MEMORIA COLECTIVA
Y COMUNIDAD POLITICA




d
j




MEMORIA COLECTIVA
Y COMUNIDAD POLITICA

PROPEDEUTICA ETNOGRAFICA - CONSTRUCTIVISTA

CARLOS VLADIMIR ZAMBRANO

GRUPO DE INVESTIGACION:
RELACIONES INTERETNICAS
Y MINORIAS CULTURALES

‘\ﬁ‘ﬁl UNIVERSIDAD

AT Y

W5 NACIONAL

»gv”%__héi;?g DE COLOMBIA

@Ay SEDE BOGOTA

INSTITUTO UNIDAD DE INVESTIGACIONES FACULTAD DE DERECHO,
JURIDICO-SOCIALES GERARDO MOLINA CIENCIAS POLITICAS

UNIJUS Y SOCIALES




Catalogacion en la publicacion Universidad Nacional de Colombia

Zambrano Rodriguez, Carlos Vladimir, 1959-

Memoria colectiva y comunidad politica / Carlos Vladimir Zambrano. — Bogota :
Universidad Nacional de Colombia. Facultad de Derecho, Ciencias Politicas y Sociales.
Instituto Unidad de Investigaciones Juridico — Sociales "Gerardo Molina" (UNIJUS),
2006

199 p. — (Coleccion Gerardo Molina)

ISBN : 978-958-17-0191-9
1. Grupos étnicos — Aspectos politicos 2. Antropologia politica 3. Memoria de
la humanidad — Aspectos politicos 5. Identidad cultural I. Grupo de Investigacion:

Relaciones Interétnicas y Minorias Culturales

CDD-21 306.089 / 2006

Memoria colectiva y comunidad politica
Propedéutica Etnogrifica - Constructivista

© Carlos Vladimir Zambrano

© Universidad Nacional de Colombia,
Sede Bogota

Primera edicion, 2006
Bogota, Colombia, 2006

ISBN:978-958-17-0191-9
Moisés Wassermann Lerner -Rector General-

Consejo Directivo Facultad de Derecho, Ciencias Politicas y Sociales
Adolfo Salamanca Correa -Decano-

Liborio Belélcazar -Vicedecano Académico-

Félix Hoyos -Director Departamento de Derecho-

Alejo Vargas Velasquez -Director Departamento de Ciencia Politica-
Reinaldo Valderrama -Director Extension-

Oscar Mejia Quintana -Director Unidad de Investigaciones UNIJUS-
Humberto Vergara Portela -Coordinador de Postgrados-

Jairo Estrada -Representante Profesoral-

Johany Duarte -Representante Estudiantil-

Revision Editorial UNIJUS

Bibiana Ortega -Coordinadora Administrativa-

Maria del Pilar Suarez -Asistente Administrativa y de Investigaciones-
Laura Acosta -Asistente de Publicaciones-

Carolina Galindo -Asistente de Investigaciones-

Cardtula
Jennifer Bustos

Disefio e impresion
Multi-Impresos Ltda.
Calle 75 A No. 24-20
Tel:250 6442



Memoria colectiva y comunidad politica

CONTENIDO

A. PRIMERA PARTE 11
PROPEDEUTICA DE LA MEMORIA COLECTIVA11

INTRODUCCION 11
1. PROBLEMATICA 16
1.1. Cambios en la temporalidad 20
1.2. Redimensionamiento del espacio 2
1.3. Alteracién 22
1.4. Derechos de la memoria 24

2. PROPOSICIONES DIFERENCIAL-

CONSTRUCTIVISTAS 31
2.1. Propedéutica etnogrdfica - constructivista 32
2.2. Memoria colectiva 34
2.3. Comunidad politica 39
2.4. Redefinicion de comunidad politica 41

Carlos Viadimir Zambrano E 7




Memoria colectiva v comunidad politica

3. FILOSOFIA DE LAMEMORIA COLECTIVA

3.1. El politlogo en la dinamica constructivista

3.2. Pensar de otro modo
3.2.1. Memoria conservans
3.2.2. Memoria emancipans

3.2.3. Referentes construens

3.3. Constructiva de la memoria colectiva

3.3.1. Constructiva en si

3.4. Reconstruccion generativa

4. ESTRUCTURACION DE LA MEMORIA COLECTIVA

4.1. Memoria territorialis

4.2. Actualizacion

4.3. Formacion

4.3.1. Memoria asociada
4.3.2. Memoria derivada
4.3.3. Memoria agregada

4.4. Dindamica

4.4.1. Memoria estructurando
4.4.2. Memoria estructurante
4.4.3. Memoria estructurable
4.4.4. Génesis y estructuracion
4.5. Logica

4.6. Formas

4.6.1. Memoria assimilantis
4.6.2. Memoria potens

4.6.3. Memoria sensus

4.6.4. Memoria corporalis

8 l Carlos Viadimir Zambrano

45
47
51
53
55
59
61
62
65

69
£l
73
76
78
80
82
83
84
85
85
85
87
91
91
92
92
92



Memoria colectiva v comunidad politica

B. SEGUNDA PARTE

ETNOGRAFICA - CONSTRUCTIVISTA 95
1. LA CONSTRUCCION DEL PASADO 95
1.1. La construccion de sentido y reindigenizacion iy
1.2. El Macizo y lo yanacona 102
1.3. Configurando realidades 105
1.3.1. La problematica definicion del presente del pasado 109
1.3.2. Lo inevitable de construir sentido y la investigacion del pasado 113
1.3.3. La alteracion como sentido del pasado 119
1.4. Pasado arqueoldgico e identidad 127
1.4.1. Arqueolozia, memoria y politica 129
2. LA PRODUCCION DEL ORIGEN DE UN PUEBLO 133
2.1 El problema de los origenes de los pueblos 435
2.2. Movilizacion de la diversidady memoria 37
2.3. El origen racializado : 140
2.4. Origen y poder 142
2.4.1. Diferenciacion y reproduccion politica 143
2.4.2. Memoria y discriminacion 146
2.5. La biologizacion de la politica 147

3. MEMORIAS COLECTIVAS Y SECULARIZACION DE LAS

DEVOCIONES . 151
3.1. El problema de la modernidad indigena 133
3.1.1. Las virgenes y los quiebres de las hegemonias 154
3.1.2. Hipétesis de la emergencia local de la virgen-estado local 133
3.2. Las refundaciones y la modernidad en el Macizo 159
3.2.1. Las filosofias ilustradas y la ambigiiedad colonial 160
3.2.2. La organizacion conflictiva de la diversidad 162
3.2.3. El quiebre colonial y la tributacién 164
3.2.4. La ilegitimidad de los curas 165
3.2.5. La virgen conciliadora 166

Carlos Viadimir Zambrano I 9




Memoria colectivay comunidad politica

3.2.6. Emergencia de una “conciencia ciudadana” 167
3.2.7. Elementos del proceso de secularizacion 170
3.2.8. Secularizando al Rey y al Cura 172
3.2.9. Sacralizacién de la comunidad local 173
3.3. De la devocion al orden comunitario 174
4. MITO, MEMORIA E HISTORIA 177
4.1. Aspectos conceptuales 179
4.2. Memorias colectivas y poder comunitario 181
4.2.1. El Rosal 183
4.2.2. La leyenda como memoria 184
4.2.3. San Antonio de Lerma 186
4.2.4. San Lorenzo 189
4.3. El caso de cuatro Esquinas 190
BIBLIOGRAFIA 193

10 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva v comunidad politica

A. PRIMERA PARTE
PROPEDEUTICA DE LA MEMORIA COLECTIVA

INTRODUCCION

Este es un estudio de la memoria colectiva en relacion con las comunidades politi-
cas y no de la memoria individual en las sociedades. La reflexion aqui presentada se
liga al doble interés de: 1. ponderar como la memoria es construida desde el presente
mediante una lucha infernal de poderes; 2. presentar a examen la casuistica que indaga
como se estd respondiendo de modo especifico a la relacion de la memoria colectiva
con la redefinicion de las comunidades politicas concretas. Al primer interés se res-
ponde con la propedéutica de la memoria colectiva, que es la primera parte del trabajo,
y consiste en la filosofia y la estructuracién de la memoria. Al segundo, con la parte
etnografica que desarrolla cuatro tematicas: la produccion del pasado, la revision de la
historia, la produccion del origen y la formacion del mito. Y, a ambos, con la totalidad
del trabajo.

En los ultimos aflos el interés del autor por la memoria colectiva se ha ido consoli-
dando, en virtud de una diversa gama de observaciones sobre la realidad etnogréfica que
fluye a la politica. Algunas de ellas son situaciones que si bien son comunes a nuestros
propios marcos culturales, son poco usuales para los anélisis de algunos politélogos,
lo cual no significa que sean acontecimientos carentes de contenido politico y, por su-

puesto, politologico. Una nota marginal de este trabajo sera mostrar, en consecuencia, el

Carlos Viadimir Zambrano ] 11



Memoria colectiva y comunidad politica

interés de dichos lugares inusuales en los que la politica se realiza y los medios —a veces
inauditos- mediante los cuales se encausa con pugnacidad: los mitos, las leyendas, la
iconografia, los rituales, las costumbres pueblerinas, las devociones religiosas, las fiestas
patrias, las violencias cruzadas que nos agobian, la politica (ni electoral ni institucional,
necesariamente) y la historia locales. Elementos similares a los que le permitieron a
Giambattista Vico postular la Ciencia Nueva para entender el derecho natural como la

politica natural de las naciones y de los pueblos.

Los estudios realizados y las reflexiones aqui presentadas se han desarrollado en
el marco de las investigaciones logradas por el grupo de investigacion “Relaciones
interétnicas y minorias culturales (étnicas y religiosas) desde la Ciencia Politica y
el Derecho”, entre 1999 y 2006. Investigaciones que si bien han estado centradas en
las dinamicas antropoldgicas, politologicas y sociojuridicas de los derechos de la
diversidad étnica y cultural en Colombia, han tenido que abordar de manera sucesi-
va la presencia de los fenomenos relativos a la memoria colectiva, constituyéndose
—progresivamente- en una cuestion central de estudio. La problemética construida a
lo largo de ese lapso se presenta a la manera de un esbozo etnografico, por lo cual la
perspectiva del libro es presentar la propedéutica de la relacion entre memoria co-
lectiva y comunidad politica, desde una perspectiva etnografica y constructivista. La
segunda parte ha sido elaborada con base en el trabajo doctoral, parcialmente publi-
cado, como capitulos de libros. En particular en Memorias hegemdnicas, memorias
disidentes, publicado por Cristobal Gnecco y Marta Zambrano, la revista Politeia

Vol. 27, y en epifanias de la etnicidad, publicado por el autor.

Se insistird en que este libro es resultado de un trabajo centrado sobre la produc-
cion de la memoria en si, sin desconocer que los estudios de la memoria en tiempos
recientes se han acercado a la cuestion de la reparacion de las victimas. Se sabe
que es ahi donde el estudio de la memoria tiene su mayor y mejor anclaje. Anclaje
util para constituir el fundamento de la argumentacion judicial y de la defensa de
los derechos de las victimas por violaciones graves y sistematicas de los derechos
humanos, el fomento de las comisiones de verdad, justicia y reconciliacién y el
desarrollo de la restitucion de la dignidad personal, muy raras veces colectiva. La

finalidad es heroica: revertir la historia desde las victimas, es permitir que la voz de

]2 l Carlos Vladimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

los caidos se alce, es desenmascarar a los secuestradores de la memoria y liberarla
a ella de las retenciones a que ha sido sometida; es impulsar el derecho humano ala
memoria para que le de cabida a los excluidos: mujeres, indigenas, afroamericanos,
a los discapacitados, pero también a las ideologias de cohesion -tan malinterpretadas

como necesarias hoy en dia-.

La memoria colectiva es una realidad cada vez mas compleja y cada vez més reacia
a los topicos convencionales con los que suele ser representada. Asi pues, el itinera-
rio de las siguientes paginas, sélo apunta a una formalizacién analitica preliminar, lo
suficientemente sintética, que sirva de carta de navegacion para reemprender nuevos
viajes. De ahi que se haya subtitulado el trabajo propedéutica etnografica - construc-
tivista. En razoén del camino escogido, hay dos capitulos centrales, bastante conden-
sados, que dan cuenta de la filosofia y de la estructuracién de la memoria colectiva.
Esa es una armazon que sin duda es polémica, pero es una propuesta teérica inaugural.
Leer la memoria desde la produccion de referentes y en relacion con la redefinicién de
comunidades politicas, que es lo que sucede en la actualidad, le brinda a la memoria
colectiva todas las posibilidades histéricas como objeto de estudio para su realizacion
constructiva e histérica y para su comprension etnografica y hermenéutica. Cuando se
olvida algo que no se ha vivido, cuando se recuerdan los olvidos, cuando se sustituyen
por otro recuerdo o por otro olvido, ni se recuerda ni se olvida, se esta en presencia
de un referente. En estas paginas se pretenderd hacer una filosofia viva, o quizas una

antropologia politica, de la memoria mutandis.

Mnemosine, diosa de la memoria, madre de las nueve musas, esposa de Zeus, hija
de Geay de Cronos. Tierra y tiempo, Gea y Cronos, son los gestores de la memoria y
la memoria es partera de las artes, de lo creativo, de lo evocativo. Eso es la memoria:
evocacion pura, creacion plena y construccion absoluta. Asi como la poesia, la lite-
ratura y la musica generan las sensibilidades para podernos posicionar en el mundo,
no es el conocimiento el que produce el estar, sino esa sensibilidad, que se esconde

tras de la confesion borgiana de no haber vivido.

El suceso politoldgico, antropolégico y filoséfico que se desprende de ello es la
percepcion sobre la memoria colectiva de un pueblo como posibilidad y no como

Carlos Viadimir Zambrano J 13




Memoria colectiva y comunidad politica

fatalidad. Se produce como resultado del desplazamiento de la nocién de la memoria
heredada, naturalizada y mecénica -simple reminiscencia técnica-, sobre la cual es
imposible intervenir -excepto en sus propios términos-, hacia la idea de memoria
producida, humanizada y dindmica -por no decir dialéctica- en la que no sdlo se
participa formalmente, sino que se precisa proceder a ello. A partir de tal operacion
nace y se establece de manera distinta la posibilidad de un analisis que indagara
la relacién que las colectividades instituyen entre memoria en si, sustituyendo los
designios de una memoria recibida, por los retos y conflictos de una memoria a
construir. Es decir, por los corolarios de luchas derivadas al intentar dotar de sentido
y significado la realidad colectiva, que promueven quienes piensan que la memoria
es un acto irremediablemente cotidiano, cambiante, conflictivo, permanente, multi-
temporal, fragmentado e inacabado y reconocen que ella es realizada por las colecti-
vidades contemporaneas, presentes y vivas al tratar de resolver los asuntos vigentes

y precarios de sus relaciones sociales.

Este texto es una memoria corporalis de la memoria colectiva del movimiento
por la diversidad étnica y cultural en Colombia, es una memoria sensus por multi-
ples significados, es memoria potens porque con seguridad se enmarcara en los de-
bates de la memoria en las comunidades y es memoria assimilantis porque es plural
y aspira que su comprension se proyecte sobre acciones de la memoria emancipans
de la diversidad cultural.

14 | Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

Carlos Viadimir Zambrano l 15



Memoria colectiva y comunidad politica

1. PROBLEMATICA.

El acercamiento a la memoria y a la comunidad politica es complejo. Todo anélisis
sobre la memoria colectiva hoy en dia ha de tener en cuenta las grandes transforma-
ciones en curso, que seglin Lechner son: “de globalizacion (econémica, tecnologica,
de estilos de vida y de los circuitos de la comunicacion) y de creciente segmentacion
en el interior de cada sociedad. Un segundo rasgo sobresaliente es el desplazamiento
del Estado por el mercado como motor del desarrollo social, dando lugar a una ver-
dadera sociedad de mercado en nuestros paises. Por ultimo, cabe destacar el nuevo
clima cultural, habitualmente resumido bajo la etiqueta de posmoderno.” (Lechner:
2000:12)

El proceso de construccién de la memoria se halla en medio de un terreno de
indefiniciones, imprecisiones y contradicciones y la gente padece su autoidentifica-
cion, sufre su emancipacion en medio de una situacion de incertidumbre y angustia
identitaria, porque mientras unos promueven una idea, otros promueven otra distin-
ta, desatando la ambigiiedad cultural. El riesgo de la memoria mutandis se convierte
en drama; no tiene que ver con el sentido de una memoria determinada, sino con la
dindmica propia de las memorias en gestacion. Esta adversidad esboza la necesidad

de debates firmes y asiduos, tanto en la academia, como en los movimientos sociales

16 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

y en las instituciones nacionales, étnicas o regionales, respecto de la desprevenida
Y, @ veces, irresponsable forma con que se manejan las distintas dimensiones de las
dindmicas de la memoria, las cuestiones identitarias y sus impactos culturales y po-

liticos en las comunidades.

Esta reflexion ha de incorporarse, de alguna manera, como una toma de concien-
cia cultural sobre la responsabilidad social de los conceptos que se emiten en forma

indiscriminada.

Por moverse la memoria en un terreno deliberativo, por no decir resbaladizo, ca-
racteristico de los periodos de construccion de sentido, las ciencias sociales suscitan
controversia, mas incertidumbre ante cual camino escoger en las discusiones sobre
la definicion de la memoria. Definicion que -como se hace evidente- no proviene de
las improntas pasadas, sino de las del presente que se forman peleando. La lucha,
en tanto drama revestido de accion politica, entre cada uno de los bandos, faccio-
nes y tendencias, que reivindican un particular tipo de apropiacion sobre alguno de
los contenidos de la memoria y sobre los sentidos que se le asignan a ella. Siendo
estos ultimos su vez, la forma de hacer entrar a las ciencias sociales en ese campo
de luchas, del que voluntaria o involuntariamente, hasta ahora han estado ausentes
en Colombia. En palabras de Jonathan Friedman (1992:837) la arena global de una
potencial formacién de memoria -la de la construccién de referentes- constituye

“decididamente una cuestion de empoderamiento” (Friedman: 1992:837).

La interiorizacion de la memoria, si bien genera inseguridades, también coadyu-
va a conformar una nueva subjetividad entre la gente. La memoria en tanto una
estructura significante, es un dispositivo estructurante de identidad muy poderoso
que genera habitos, produce practicas y esquemas de percepcion y apreciacion: ca-
pacidades que se aprovechan para que los miembros de las colectividades se muevan

tanto en su interior, como en su exterior.

Los procesos conducentes a la redefinicién de la memoria y su institucionaliza-
cién en una comunidad politica resignificada, amplian las perspectivas de las posi-

bles lecturas de lo que pasa y ha pasado en Colombia en relacién con las memorias

Carlos Viadimir Zambrano T 17




Memoria colectiva y comunidad politica

colectivas étnicas, regionales y nacionales. Parafraseando a Chantal Mouffe, la his-
toria de una comunidad politica es la de sus sucesivas y fragmentadas memorias, y
no hay una memoria oculta que deba ser rescatada mas alla de la ultima memoria
entendida como una identificacion con su devenir. Del lugar que se le asigne a la me-
moria en la dindmica cultural y del proceso de construccién de comunidad politica,
pueden emerger multiples posibilidades de reflexion filosdfica, sobre la actualidad
de la memoria en un tiempo de vértigos y de presiones técnicas, vale decir, en un
tiempo no propenso tedricamente para su realizacion. Es crucial para la compren-
sion filosofica de la memoria, entender los procesos historicos mediante los cuales
las memorias son construidas y transformadas por la competencia entre grupos y las
vias por las cuales la memoria es ordenada como un recurso simbdlico para estable-
cer la continuidad y autenticidad de una sociedad, sea real o ficticia. La distancia real

es reclamada como continuidad efectiva.

De lo anterior se derivan dos cuestiones: una, la necesidad de comprender c6mo
las realidades culturales, sociales, econdémicas y politicas estructuran las politicas
de la memoria en museos, politicas culturales, monumentos, archivos, cuentas gu-
bernamentales, etc., y esta a su vez ordenan y legitima la politica en normas, leyes,
acciones gubernamentales, etc., otra, la necesidad de entender si es en la memoria
colectiva que se produce la forma de eleccidon y consolidacion de un poder que inci-
de en las comunidades politicas. La preocupacién prevaleciente por la inclusion real
de las memorias hace que ella misma se encuentre en transformacion, en transicion.
No solo los procesos culturales y politicos estdn cambiando, sino la memoria misma.
Cual es el transito hacia la inclusion plural de las memorias, cudles son los obsta-
culos en dicha transicion y cuales son los apoyos, son preguntas lechnerianas que
interpelan las relaciones de la memoria con la politica en momentos de transicion.
(cfr. Lechner 1989:12).

La reflexion sobre la memoria colectiva plantea la dificultad de pensar la memoria
colectiva en la diversidad de memorias, porque se estd habituado a pensar los feno-
menos culturales de la politica, como la nacion o las etnias, desde ideas en las que “la
unidad diluye la idea de multiplicidad y de metamorfosis” (Morin 1988:24), en el que
la idea de diversidad conduce a un catilogo de palimpsestos dominados por los etno-

18 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

nimos, por el poder univoco del nombre nacional o regional o étnico, sin que aparezca
una memoria multiplex, compleja y dificultosa en la que lo uno esta en lo multiple y lo
multiple en lo uno.” (Morin 1988:25). La dificultad al Pensar la memoria colombiana
0 mexicana o guambiana o espafiola, como la latinoamericana, indigena o europea,
nos remite a una misma posibilidad con magnitudes y temporalidades distintas que se
involucran silenciandose. ;Como hacerlas escucharse para oir sus polifonias y poder
observar sus complejidades? Morin sefiala al respecto:

“Actualmente vivimos, en todos los dominios, la crisis
de los conceptos cerrados y las explicaciones mecanicistas,
lineales, estrictamente deterministas. Empezamos a com-
prender la insuficiencia de las concepciones reductoras que
ahogan el todo en las partes en el todo que las engloba. De-
bemos considerar lo uno en lo multiple y lo multiple en lo
uno... debemos concebir la asociaciéon compleja, que no sélo
estd hecha de complementariedades sino también de con-
currencias y antagonismos... Europa se disuelve tan pronto
como se quiere pensar en ella de manera clara y distinta...
cuando queremos encontrar un origen fundador o una origi-
nalidad, descubrimos que no hay nada que le sea propio en
los origenes ni nada de lo que hoy en dia tenga la exclusivi-
dad... Europa es una nocion si fronteras con Asia y una no-
cion historica de fronteras cambiantes...” (Morin 1988:24).

Se afiade a lo anterior que mas alld de las transformaciones de la memoria que
bien pueden estudiar los antropdlogos y los historiadores, a su vez se dan cambios
culturales que cambian la cultura. Los cambios sociales, econémicos y politicos se
producen de manera simultanea y relacionada, tienen distintas temporalidades como
ya ha llamado la atencion Lechner. Pero estos cambios tienen implicaciones funda-
mentales a la hora de forjar una reflexiva de la memoria. Lo que en realidad se abre es
un espacio para desarrollar la epistemologia de las transformaciones que den cuenta

de sus relaciones con la memoria y que, a su vez, la memoria las exprese como un

Carlos Viadimir Zambrano I 19




Memoria colectiva y comunidad politica

todo contradictorio, pues estdn cambiando, tanto las formas institucionalizadas de

hacer memoria como las ideas e imagenes que nos formamos de la memoria.
1.1. Cambios en la temporalidad

La memoria es tiempo acumulado. Es tiempo sintético, queramoslo o no, en el
tiempo cronoldgico. Pero a la vez es un tiempo simultédneo plurilineal, azaroso, des-
ordenado, que solo ella entiende entre olvidos y recuerdos. Los cambios en la tem-
poralidad social no son asimilados rapidamente por la sociedad que mira su tiempo
como memoria. Y esto produce problemas de percepcién e incertidumbres en la
accion. Norbert Elias ya ha planteado la caracteristica social del tiempo. Por eso

como sefala Lechner:

“Nuestra época se caracteriza por un dramatico cambio
en la nocién de temporalidad. La conciencia del tiempo ya
no descansa sobre la tradicidn, que conserva el legado de los
antecesores, ni sobre la revolucion del Estado de las cosas
existente. Se retrotrae a un presente permanente que congela
la historia. La relacion del pasado, presente y futuro median-
te la cual estructuramos el acontecer como un proceso histo-
rico se debilita ante la irrupcion avasalladora de un presente
omni-presente. No parece haber otro tiempo que el tiempo
presente.” (Lechner: 2000:6).

La interpretacion de Lechner, como filésofo de la politica moderna, conduce a
una inevitabilidad del presente. Pero mas alla del presente lo que se revela en su pre-
ocupacion es el desborde de 1o nuevo y de sus formas de legitimidad paradéjicas. En
América Latina el movimiento indigena es un ejemplo de como asciende al presente.
El presente retrocede a las visiones miticas congelando las historias modernas, como
actualizacion y disposicion del presente para realizar el futuro. Entre los indigenas

paeces del departamento del Cauca, el pasado jalona al futuro, esta delante de él, de

20 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

manera inversa al lugar del futuro para el resto de los colombianos, que jalona al

pasado y se situa delante de é€l.
1.2. Redimensionamiento del Espacio

Los cambios en la percepcion de las dimensiones del espacio se manifiestan en
tres niveles. El primero es el de la articulacion y consiste en que los espacios ju-
ridicos, econdmicos, culturales y politicos adquieren mayor autonomia, se vuelve
problematica su “unidad”, y con ello también la cohesion del orden. El segundo es el
de los limites porque ellos se vuelven tenues y porosos, frente a un orden que no es
capaz de articular las diferencias de la diversidad. Asi por un lado, la globalizacién
diluye los limites que dan uniformidad, pero a la vez cristaliza las deficiencias para
encontrar la unidad. El tercero y tltimo consiste en las alteraciones de las distancias,
por la descentralizacion, los medios de comunicacion y las formas electronicas de
comunicacion (Cfr.Lechner:2000)

Al redimensionar el espacio en cuanto a la articulacion, limites y distancias, se
revela la preocupacion por el orden, la cohesion social y la conduccién politica,
antes que por el territorio o el lugar. El espacio, el lugar de donde se es, como deter-
minante de las cualidades de un sujeto, comienza a desvanecerse y a revelarse como
fetiche que es necesario secularizar, desterritorializar. Desplazarlo nuevamente de la
geografia a la sociedad. El fetichismo del lugar comienza a promoverse con sentido,
pues se devela que la naturaleza del ser humano no depende del lugar, del territorio,
sino de con quién se relaciona y esas relaciones, se advierte ademas de ser sociales,
son culturales. En el fondo la intranquilidad generada por el redimensionamiento del
espacio es una preocupacion por la alteracion cultural de las relaciones sociales, por
el cambio de las dimensiones significantes de lo intimo y lo privado, de lo privado
y lo publico, de lo publico y lo gratuito. Las relaciones sociales son mas abiertas,
interculturales e invasivas. Los espacios se nutren de relaciones entre personas de
distintos origenes nacionales, credos religiosos, idiomas, costumbres y convencio-
nalismos rituales, por efecto de los desplazamientos poblacién por violencia social,

politica o laboral; y, las relaciones sexo-género que eran las Ginicas diferencias acep-

Carlos Viadimir Zambrano 1 21




Memoria colectiva y comunidad politica

tadas socialmente, permiten la union de personas de similar condicién sexual que

buscan expresar socialmente sus preferencias sexuales.

El espacio esta fracturado por la presencia de esa pluralidad social y cultural y la
diversidad de modos morales de abordarla y eso remite a una elevada conflictividad
en los contactos y a un sostenido repliegue en los ghetos, barrios, clubes, cines,
bares y sitios de Chat. Cuando la division entre ciudadanos, inmigrantes e ilegales,
o cuando la tension entre pluralidad social y los diversos mundos morales, entra en
contradiccidn, las personas se refugian en memorias ancestrales, fundamentales y
nacionales. Los entornos rurales mas cercanos se ignoran, el campo y la naturaleza
se advierten gracias a National Geographic, como asépticos, inodoros y no produ-
cen rinitis. El mundo rural se ha convertido en una ensofiacién romantica y ludica
cuya mejor expresion son los resort que convierten en realidad la asepsia televisiva.
Vale decir, que mientras el mundo es mas intercultural, mas lejos esta de entender
las realidades culturales de sus relaciones sociales. Los matrimonios son cada vez
mas internacionales, interétnicos e interculturales —finalmente exogamicos-, pero las
politicas para entender que eso sucede son basicamente endogamicas, integracionis-
tas y excluyentes. Existen defensores de la pureza étnica de sus pueblos —hombres
y mujeres- casados con extranjeros. “Mientras sea su padre un francés”, es decir de

una “raza” superior, la interculturalidad no es un peligro, no hay contradiccion.
1.3. Alteracion

Todo cambio cultural y toda transformacion inciden en la memoria colectiva, las
tradiciones y las costumbres y son fuente y parte de la memoria que se construye.
Los cambios no siempre son aculturaciones tanaticas, que llevan por designio el ani-
quilamiento étnico. Una etnia por sufrir transformaciones no deja de serlo y, por su
condicién de comunidad imaginada, une lo diverso mediante universos simbdlicos.
Asi pues, la alteridad basada en la nocién de alteracion, se traduce en la comprension
de que el sujeto, individual o colectivo, es dindmico en si mismo y puede ser enten-
dido incluso a partir de sus propios cambios de naturaleza. Esta concepcion, deriva

de la mas descuidada de las dos acepciones de la definicion filoséfica de alteridad.

22 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

Es 1til porque si algo se percibe hoy en dia es que la conceptualizacion de las etnias
es cuestionada por la realidad pues lo étnico se esta transformando.

Por ejemplo, entre los yanaconas del Macizo Colombiano, cualesquiera hayan
sido los multiples sucesos que condujeron a la desaparicion de su idioma, a la trans-
formacion de sus tradiciones y costumbres y a la sustitucion de sus formas de go-
bierno hasta llegar al movimiento étnico actual, se pueden leer como una conti-
nuidad histérica, a través de lo que cambia, de lo mutable, historico y perecedero
y no de lo inmutable y eterno. El simple hecho de negar, confirmar o considerar la
posibilidad de que los yanaconas fueran o no una permanencia cultural en el Macizo
desde antes o después de la llegada de los espafioles, potenciaba la historicidad de
un pueblo que a todas luces debia comprenderse por sus progresivas y permanentes

transformaciones historicas.

Se hace necesario exponer con claridad las innovaciones, modificaciones, trans-
formaciones, invenciones y rupturas acaecidas en la actualidad de las memorias co-
lectivas, en el marco de una filosofia general del cambio que las defina como propias
de la evolucion, desarrollo y continuidad de un proceso del que una construccién de
sentido puede nutrirse. La nocion de Alteridad, en tanto alteracién, eventualmente
muestra una opcion tedrica para desentrabar el problema. Es que la alteridad permite
la comprension del si mismo, de los cambios ocurridos en el proceso de construc-

cién de la memoria colectiva.

La alteridad es ante todo un proceso dinamico de reajuste, seleccion y reinterpreta-
cion de los atributos de pertenencia y diferenciacion frente a otros y existe porque nin-
gun ser individual o colectivo es autarquico. “Consiste en el paso de un estado a otro,
con o sin cambio de naturaleza. Es uno de esos estados transitorios y distintos de los
estados que lo preceden y lo siguen” (Zambrano: 2000). Es una calidad de la alteracién
que se fundamenta en la categoria de relacion y toda relacion negocia las diferencias y
apropia las similitudes, vale decir, produce cambios. Y de tales negociaciones y apro-

piaciones surgen las memorias y las identidades colectivas.

Carlos Viadimir Zambrano ‘ 23




Memoria colectiva y comunidad politica

Las colectividades de hoy, no son las de ayer. La memoria de un pueblo es inacaba-
da porque el hilo articulador de lo social en el presente -hilo articulador de lo disgre-
gado-, que es la capacidad que tiene el ser humano de simbolizar, exhuma y resucita
sus restos, convirtiendo este proceso de resurreccion simbdlica en una competencia
filosofica. Una filosofia de las transformaciones, dinamicas culturales, suma de cul-
turas y alteraciones, puede dar razon de una nueva forma de entender la memoria y a

quienes la usan.
1.4. Derechos de la memoria

La memoria vinculada a las demandas, las reparaciones, las indemnizaciones, los
afanes colectivos de justicia, es el principal argumento ante tanta injusticia con las
victimas de la violencia y de la exclusion. Por esa razon la memoria liga con el tema
de los derechos humanos, pero no sé6lo por esa via: no se puede olvidar que el patri-
monio cultural, la identidad colectiva y la autonomia de los pueblos son tres dere-
chos humanos de la tercera generacion (que ademas son colectivos). La memoria es
camino de la identidad colectiva, sea a través de historias patrias, de gestas religiosas
o de historia cultural, o de la defensa y promocion de la reconciliacion y reparacion
ante procesos de violencia. Pero como se ha dicho, parece que ahi no comienza, y
ahi tampoco termina.

Nuevos actores reivindican la memoria colectiva para legitimar sus anhelos de
insercion social, econoémica, cultural y ciudadana. Sirven de ejemplo, los pueblos
indigenas, los gitanos, los afrodescendientes, los campesinos, y los desplazados. En
algunos casos, desde ellos —pero no inicamente- se promueven discursos que hablan
de ser descendientes directos de poblaciones originarias anteriores a los estados na-
cionales o se narran historias de las que se deduce el ser herederos de los gestores
heroicos de las resistencias al colonialismo y al racismo y lo hacen desde las identi-
dades colectivas con la fuerza de quien siente esquilmados unos derechos y los quie-
re fervientemente recuperar. Presionan a las instituciones para que los reconozcan
y les den los recursos publicos y otros apoyos sociales, pero también se organizan
politicamente y protestan contra el gobierno y sus programas y, ademas, demandan

participacion en las decisiones gubernamentales y en las estructuras del Estado.

24 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

¢(De donde surgen y como se estructuran esas renovadas ideas que ponen en eviden-
cia los pasados comunitarios locales y que hacen circular distintas expresiones de las
memorias colectivas para usarlas politicamente legitimando demandas econémicas o
sociales? ;Coémo emergen los derechos de la memoria v la relacién con los derechos
humanos? Esas son las preguntas que ha motivado la bisqueda de respuestas y que,
aun sin conseguirlas plenamente, han producido estas paginas. Paginas inacabadas
que, en primer lugar, proponen estudiar, en si y en profundidad, la memoria colectiva
a secas, no sus usos; aunque se diga que “por sus usos los conoceréis”. Y, en segundo
lugar, invitan a desplegar o acometer, levantar o construir —colectivamente- el modo
social de produccion de la memoria con el sentido histérico de la época que ha tocado
vivir. De modo particular, como se ha dicho, el lugar civilizatorio de la memoria en

relacion con la promocién de los derechos humanos.

Ademas, interesa abrir el debate acerca del modo en que se produce y estructura
la memoria colectiva, se publica la preocupacion acerca de si las nociones “recor-
dar”y “olvidar” caben directamente en alguna explicacién sobre la condicién colec-
tiva de la memoria o si, por el contrario, se requiere de alguna innovacion para que
surtan efecto. Al respecto, una de las hipétesis operativas con las que se ha trabajado
es que la memoria individual es distinta de la memoria colectiva. Como corolario de

ello, las categorias usadas para describir o explicar a la individual no son aplicables
directamente a la colectiva; de serlo, deberd mediar la explicitacién conceptual y la
diferenciacion empirica entre una y otra.

Los derechos humanos de la cuarta generacion se fundamentan en el derecho de
las generaciones futuras a la historia, al patrimonio cultural, al espiritu de unidad
de la civilizacién humana. Los derechos de la memoria colectiva son capaces de
conciliar la tension entre lo universal y lo particular y entre lo global y lo local, con-
duciendo -por lo menos administrativamente-, por ejemplo, un pasado local hacia
un pasado universal, cuyos efectos positivos y negativos no es pertinente tratar aqui.
Por eso, San Agustin es patrimonio cultural de la humanidad, aunque solo lo saben
los escasos arquedlogos que alli trabajan esporddicamente. Pero de San Agustin sélo
conocemos dataciones arqueoldgicas relativamente exactas, unas estatuas de piedra

muy antiguas, de una sociedad que hipotéticamente veneraba a sus muertos mas

Carlos Viadimir Zambrano { 25



Memoria colectiva y comunidad politica

ilustres, pero no sabemos quiénes eran ni cémo se llamaban con exactitud etnologi-
ca. Sin embargo, se nos presentan las estatuas de San Agustin -sin el menor recato
académico- como el ancestro de los colombianos, recuperadas y expuestas artificial-
mente —fuera del lugar historico en que fueron halladas- al turismo para el recuerdo
de una sociedad —la nuestra- que no puede recordar ni recrear el gozo estético de
esos antiguos pobladores de este territorio, como tampoco lo podrian hacer un fran-
cés o un japonés'. ;Qué esta restituyendo esa memoria? ;Qué estd construyendo esa

memoria? ;Qué esta produciendo esa memoria?

Esas mismas preguntas se pueden aplicar al caso sobre el significado de [beroamé-
rica para la memoria colectiva de los colombianos o de los espafioles o de los mexi-
canos o de los latinoamericanos. Iberoamérica es un término geopolitico de reciente
instrumentalizacion y en proceso de expansion acompafiado de una estrategia diversi-
ficada de inversion econémica sin precedentes en los tltimos 30 afios en el continente;
Iberoamérica es ademas un término que es ontopolitico y moviliza toda la fuerza de
una memoria colectiva difusa, pero persistente, en el continente. Iberoamérica se rea-
liza cuando, por ejemplo, el Convenio Andrés Bello entregé el premio de patrimonio
colombiano a la recuperacién arquitectonica de la iglesia indigena de Guasca (Cundi-
namarca) que era una iglesia espafiola para el adoctrinamiento de los indios. ;Premio

al patrimonio indigena o la presencia espafola en América?

La memoria colectiva no es un fendmeno ausente de conflicto, no es ajena al po-
der, no deja de resultar paradojica su eficiencia para imponer como para resistir, para
dominar como para sublevar, es cambiante porque es histérica, es compleja y multidi-
reccional —dirian los posmodernos: polifénica- y existen distintos niveles y modos de
brutalidad para realizarla, distintas pedagogias de la memoria colectiva, para insinuar
con algo mas de delicadeza, su lado oscuro, siempre latente: los genocidios como el de
los judios o el de los kurdos, la imposicion de las historias nacionales excluyentes de

otras étnicas o regionales y la violacion de las mujeres de los enemigos derrotados y

! Se hace referencia al parque arqueoldgico de San Agustin, poblacién del Sur del Departamento del
Huila en Colombia, cuya estatuaria monumental fue declarada por la UNESCO Patrimonio Cultural de la
Humanidad. Administrada por el Instituto Colombiano de Antropologia e Historia.

26 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

aniquilados con la finalidad de prefiarlas. Cuando uno cree tener la memoria entre las
manos ella se escurre. Se esconde.

Rortry (2003), sugiere el asunto de las instituciones que, como la memoria, obe-
decen a reglas diferentes de contextualidad para resolver las dos caras de la misma
moneda, vinculando sus précticas a las del habitus bourdieuano. Rortry deja en-
trever que las caras de la misma moneda no son el recuerdo y el olvido (aunque
luego no lo desarrolla), sino el proceso de institucionalizacién, que aqui se llama
de estructuracion (cfr. Rortry 2003:291). La institucionalizacién no es un concepto
util en virtud que resulta ajena a la misma memoria, pues se entiende més como el '
agente administrador de memoria. En cambio, la estructuracion se sitia en los pro-
cesos de los agentes que son portadores de culturas y de historias, que se realizan en
contextos y que actiian en circunstancias determinadas; como su nombre lo indica,
la estructuracién es productora de orden y de referencias a é1. Debido a ello, se con-
sidera que pueden existir modos para pensar positivamente la memoria colectiva
en la configuracion del orden colectivo, sea social o sea politico, como la forma de
cohesion basica para avanzar en los proyectos de sociedad incluyente que parten de
supuestos de reconocimiento y promoci6n de la diversidad cultural. En este sentido,
la memoria que legitima la reparacion de las victimas solamente se realizara plena-

mente en una sociedad que la estructura en su memoria colectiva.

(Por qué no se reconoce la nocién de institucionalizacion? Porque ella termina
administrando el recuerdo y el olvido y aqui se piensa que la memoria produce refe-
rentes, crea representaciones. La memoria colectiva es mas creativa que referencial,
en el sentido de que es productora y no consumidora de referentes, por eso si bien
la “memoria referencial” es una cualidad de la memoria, es mas nemotécnica que
generativa. Al resaltar el ambito creativo, generativo y productivo de la memoria
se incorpora el papel de los procedimientos subjetivos en contextos de pluralidad,
lo cual conlleva de modo inevitable a la produccién de pasados, presentes, futuros,
recuerdos y olvidos, con las subsecuentes selecciones y ordenamientos, por lo tanto
Jerarquias e imposiciones. Plantea un problema que no es dable abordarlo aqui: la
produccién social y cultural de los mitos, en todas las sociedades y civilizaciones

y en todas las épocas, incluida la actual de modernidad y racionalidad instrumen-

Carlos Viadimir Zambrano l 27




Memoria colectiva y comunidad politica

tal. Muchas cosas se recuerdan sin haberse vivido®. En ese sentido se coincide con
Rortry en las dos caras de las representaciones, que no de las instituciones: “por una
parte, en términos de identificacion (es la funcion légica, clasificadora de las repre-
sentaciones); por otra, en términos de coaccion, de coercion (es la funcién practica
de poner de acuerdo los comportamientos)” (Rortry 2003:291).

Parafraseandolo, entonces se dird que la estructuracion de la memoria crea iden-
tidad y coaccion. Gente que se vuelca a reconstruir su pasado personal que intuye
no es el que le han contado, pasado que una vez confrontado se vuelca sobre la so-
~ ciedad alterando los recuerdos y las memorias colectivas. Memorias beligerantes de
hechos que no han sido vividos por quienes los reivindican y propugnan con pasion
y violencia. {Cémo se forma la memoria de algo que no he vivido? ;No es acaso el
recuerdo fundamento de la memoria? ;Como olvidar algo que no he conocido, como
recordarlo? La memoria se hace patrimonio y se habita de nuevo, se valoriza. En lo
que a este libro compete, entonces, la memoria se piensa; no desde una perspectiva
individual, sino de una mas compleja y en apariencia difusa, la perspectiva colecti-
va. No se trata de acomodar, se insiste una vez mas, las nociones de recuerdo y olvi-
do a lo colectivo, se trata de ensayar, cumplir con un derrotero etnografico mediante
el cual se haga una aproximacion explicativa, se construya una hipdtesis basada en

hechos empiricos, que nos exijan dar aclaraciones teoricas.

En definitiva, no se trata de huir de la preocupacion por las victimas, los derechos
humanos y la construccion de sociedad y convivencia; en realidad eso no solo se asu-
me, sino que se presume como la accion fundamental de nuestra época. Pero ello

no significa que se debe excluir el pensar la memoria colectiva con profundidad. Se

2 “Cada vez que me preguntan qué cosas del pasado recuerdo con més intensidad, contesto con una invo-
luntaria paradoja: ‘Lo que mas recuerdo es lo que no he visto’. Asi lo siento, exactamente: recuerdo lo que
no he tenido, trato de incorporar a mi memoria lo que no sé. Y lo que més extrafio (que es la otra manera
de nombrar lo que mas recuerdo) son, casi siempre, experiencias colectivas en las que no estuve y que si-
guen conmoviendo todavia la imaginacion de la gente. Pienso en la matanza de Tlatelolco que sucedio los
mismos dias en que México se preparaba para los Juegos Olimpicos, en el presidente boliviano Gualberto
Villarroel colgado de un farol del alumbrado piblico en 1946 en La Paz; pienso en el suicidio del presi-
dente brasilefio Getulio Vargas, en el caudaloso entierro de Eva Perén. Sobre esas historias escribo: porque
nada se recuerda tan hondamente como lo que no se pudo vivir.” Tomas Eloy Martinez Con el pasado que
vuelve, El Tiempo, Febrero 19 de 2006.

28 ! Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

trata de pensarla en su estructuracion, dindmica y forma. Pese a esa intencion este es
un texto en construccion, el cual delinea una propuesta de camino para avanzar en la
exploracién de la memoria colectiva, la profundidad y los alcances que puede tener
para fundamentar nuevos campos de estudio o para ahondar en los existentes, evitando
el moverse por los mismos lugares comunes de siempre. La Memoria y reparacion
constituyen ya un campo habitual; sin embargo, quedan muchas preguntas sobre ese
complejo mundo mediante el cual se invoca la memoria, al punto que se podria decir
que al momento de plantearse cualquier reparacion surge de inmediato un modo social

de produccion de memoria.

Carlos Vladimir Zambrano l 29







Memoria colectiva y comunidad politica

2. PROPOSICIONES DIFERENCIAL-CONSTRUCTIVISTAS

Desde la perspectiva constructivista las definiciones no determinan un espacio de
analisis, configuran un universo relacional desde el cual es posible determinar el “ojo
del observador” que define el campo de reflexion. El constructivismo usurpa a la 16-
gica cartesiana los territorios predefinidos, para construir un aleph borgiano desde el
que se puede mirar todo. Este es pues, el modo con el que pienso una constructiva de
la memoria colectiva e interpelo e interpreto su realidad. Sigo dos diferenciaciones:
mi modo de ver, vale decir, mi internalidad filosofica y el modo de ver de otros, es
decir, mi externalidad filosofica; apoyos con lo que cuento para exteriorizar un modo
diferenciado de ver la memoria y construir mi relacién con ella.

Lo que llamé Leroi-Gurhan (1965) “memoria étnica” para asegurarse de descri-
bir “las formas de reproduccion de los comportamientos de las sociedades huma-
nas”, ha de ser cambiada por un nuevo modo de observarlas y denominarlas: las
memorias étnicas se observan en las comunidades politicas y se refieren a formas
de produccién de referentes, que permiten dar sentidos a la existencia colectiva de
las comunidades. Pensada la memoria al modo de Leroi-Gurhan, es decir al modo
antropolégico, plantea los problemas derivados de la personificacion metodoldgica

y la naturalizacion de la memoria como instinto. La memoria como simple forma

Carlos Viadimir Zambrano | 31




Memoria colectiva vy comunidad politica

de reproduccion de comportamientos, a manera de agenda genética o programa de
computadora, debe dar paso a la memoria como constitutiva de la formacion de los
comportamientos sociales y culturales de las comunidades politicas. Esto interesa
porque expresa la capacidad estructurante de configuraciones culturales y politicas
de la memoria. El punto filoséfico de encuentro con tal cualidad debe rastrear las po-

sibilidades de una génesis de la relacion entre memoria y construccion de sociedad.

En este primer capitulo se pretende dar cuenta de los conceptos bésicos de esta
obra. Es una definicién de los bordes de las limitaciones a partir de dar claridad a
los contenidos de su titulo: “Memoria colectiva y comunidad politica. Una pro-
pedéutica etnogrifica — constructivista”. Asi, en primer lugar, se trabaja sobre
qué se entiende por propedéutica y por qué es una propedéutica constructivista. En
segundo lugar, se analiza la concepcion filosofica global de memoria colectiva. En
tercer lugar, se explica el concepto de comunidad politica como comunidad produci-
da y, en ltimo lugar, se trata la redefinicion de la comunidad politica como practica

sociocultural.

2.1. Propedéutica etnogrdfica - constructivista

La percepcion de que todo conocimiento es incompleto, recupera en cierta forma
la necesidad de seguir pensando, de seguir buscando. Permite concebir el no-termi-
nar, no como incapacidad sino como potencialidad de un hay mas. Toda politologia
consciente de sus propias limitaciones, puede vislumbrar las orientaciones subsi-
guientes a las probabilidades que abre. Cuando un hallazgo, que es un conocimiento
nuevo, no se puede enunciar en un momento determinado, se configura el despla-
zamiento de lo manifiesto a lo latente. Cuando la sensacion de que algo estd incom-
pleto, se fija el limite entre el final de una capacidad y el principio de una nueva
posibilidad, que bajo la accién del pensamiento constituye su probabilidad. En razon
de ello, no queda mas que presentar este trabajo como propedéutico, es decir como
una conectiva de posibilidades a desarrollar.

La percepcion de lo incompleto es a la vez una conciencia de la transformacion de

las realidades empiricas y una necesidad de renovar los conocimientos sobre ellas.

32 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva v comunidad politica

En la medida que se profundiza en algo, se evidencian los desarrollos y las limitacio-
nes de los conocimientos, pero sobre todo, se esclarecen, bajo el manto del método,
las estrategias del pensamiento analitico que develé la incompletez en la completud
relativa de la provisionalidad de sus conocimientos. Es, en razén de tales considera-
ciones, que se requiere una filosofia abierta para llevar a cabo una reflexiva sobre la
memoria colectiva. Una filosofia inconforme con la incompletez que al enfrentarse
a ella no retroceda ni que con el primer error emprenda otro razonamiento distinto
del original. Esta filosofia es una filosofia para los desarrollos en profundidad de los

conocimientos ya encontrados.

La propedéutica, en sentido Kantiano, es siempre preliminar, no finalista, inaca-
bada, no como un rasgo de mal acabamiento, sino como conciencia de que un co-
nocimiento total-limitado, define en si mismo su conciencia-limite y su conciencia-
posibilidad. No como separacion sino como conjuncién de un posible, que convierte
el signo de incompletez en expresion de una complejidad nueva y por conocer. Es
el pensamiento que se arriesga “a volar con sus propias alas y se anticipa como ejer-
cicio preliminar (propedéutica), lo tinico que propiamente constituye lo que podria-
mos denominar filosofia en la cabal acepcion de la palabra” (Kant 1960:408). Una

filosofia siempre en construccion, es una filosofia viva, una philosofia vivens.

La propedéutica es dialogante en el sentido que no promueve el conocimiento
como una verdad absoluta; por ello, somete sus alcances a la deliberacion publica,
que es en donde se construyen las verdades. Por lo tanto, produce una filosofia que
no se ensimisma, sino que convoca a otros, para avanzar hacia un nosotros filoso-
fico, que permita la expresion constructiva de distintas observaciones y diferentes
logicas. Razon, por demds, que expresa adicionalmente la incompletez exterior de
todo conocimiento filoséfico y sugiere la necesidad propedéutica, de presentar el
conocimiento como el curso de un recorrido que se prepara para lo nuevo.

Se trata entonces de poner al dia el conocimiento sobre la memoria colectiva,
de cara a la redefinicion de los érdenes colectivos en las comunidades politicas, de
manera propedéutica. Por lo tanto, la entidad que requiere de profundizacion en su

complejidad, es la memoria colectiva y no la memoria individual. Mas exactamente,

Carlos Viadimir Zambrano ? 33




Memoria colectiva y comunidad politica

se trata de reformular el modo de pensar la primera, a partir de lo que se nos ha dicho
de la segunda. Si se acepta que en las partes del todo, el todo como totalidad puede
ser visto, la memoria-individual-pensada como parte del todo, expresa a la memo-
ria colectiva como memoria-a-ser-pensada. Este argumento es util para esbozar la
metodoldgica necesaria para establecer un puente entre los investigadores que han
pensado los fenémenos de la memoria en el individuo y quienes queremos indagar
la memoria de los colectivos. De tal suerte que se hagan evidentes las conexiones del
todo y las partes, a la manera de una pragmadtica peirciana, esto es, en la l6gica de la
terceridad que centraria la naturaleza de la construccion de referentes, como proceso
racional, cuya inteligibilidad s6lo es posible ante la comprension de que la produc-
cion de la memoria colectiva es obra del pensamiento historico de sujetos pensantes,
no de autdmatas facultados por la tradicion y la costumbre intemporal y ahistorica,

subordinados de un pasado abstracto y esclavizante (Peirce 1978)°.
2.2. Memoria colectiva.

Se entender4 en lo sucesivo que la memoria colectiva es una construccion reflexi-
va de referentes para la accion colectiva y no la huella de los recuerdos y los olvidos
de una sociedad. Su efecto se relaciona con la experiencia colectiva que construye
" comunidades politicas. Hipdtesis que guiara este trabajo y sobre la cual se avanza-
ra en lo sucesivo con detallada exposicion, con el fin de identificar el significado
cognoscitivo de la produccion de referentes sociales, culturales y politicos de una
colectividad, por la via de acometer, en forma propedéutica, la tarea provocadora
de una filosofia politico-cultural de la memoria colectiva. La fuerza psiquica de la
memoria que articula las facultades colectivas para crear drdenes comunitarios o
societales, razon fundamental que ha servido de base a algunos filésofos para de-
sarrollar su analitica, es el punto final de un modo de pensar la memoria y el punto
de partida para un modo de pensarla distinto, centrado no en la psicologia, sino en
el ambito politico-cultural. Aproximacion mas general, si se quiere mas global, en
que la memoria es expresada, no como reflejo directo del psiquismo identitario, sino

como una construccion reflexiva moldeada por la racionalidad de la colectividad,

3 Las fechas bibliogréficas corresponden a la edicién consultada de la obra en espafiol o del idioma en
que se cite. Esta aclaracién vale en lo sucesivo. (N del A).

34 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

que por libre asociacion de distintos fenomenos de la existencia politico-cultural de
una colectividad, produce referentes.

Al situar el accionar de la memoria colectiva en el plano de la existencia de una
colectividad las preguntas son desplazadas del ;quién soy?, es decir, de las reflexio-
nes sobre la identidad, al ;,qué soy?, es decir al ser colectivo. El ;qué soy? presentifi-
ca la memoria, al decir de Husserl (1950), redefine la valoracién del imperativo cate-
gorico de la identidad y de la tradicion del se debe ser y del deber ser -percepciones
ordinarias fofo coelo de la existencia psicolégica en si misma y para si misma-, y
anuncia el se es, como a priori despsicologizado. El se es, opone obstaculos fecun-
dos a toda valoracion axioldgica e ingenua, de los fines maniqueistas de la memoria,
evitando de paso, que la filosofia se constituya en una forma méas de dominacion y
no de compresion de los fenomenos emergentes que se suceden tras de la génesis -a

la manera foucaultiana- de un referente.

Preguntar ;quiénes somos los colombianos? no es igual a interrogar sobre ;qué
somos los colombianos? y cada respuesta conduce a una concepcion de memoria dis-
tinta. ;Qué somos? remite en estrictu sensu a cémo estamos en si, a qué esta pasando,
en qué lugares y como se esta dando en cada uno de ellos; en suma a saber desde cuan-
do esta y hasta cuando seguira sucediendo y por qué. Es decir, el se es presentifica la
existencia colectiva y su memoria. Para identificar desde los fenémenos lo que se es,
cOmo se estd y para qué pensar. Se configura de esa manera una posibilidad distinta
de conciencia de si y una produccion de memoria correlativa a ella. El ;quién soy? sin
el rodeo del ;qué soy? conduce a la personalizacion fenomenolégica preconstruida y
ahistorica, a una imagen de su misma imagen en forma narcisista, vale decir, patologi-
ca. Sin la posibilidad critica del ;qué soy? el psicologismo no se reduce y no se abre la
posibilidad de pensar la memoria colectiva de una manera mas abierta y constructiva,
no se da pie a la abstraccion ontoldgica del momento consubstancial de lo material y

de todo lo universalmente posible en lo que se estd presente en el presente.

Ese proceder metodologico redefine, desde un nuevo lugar, la posibilidad feno-
menoldgica de una analitica de la construccién de los referentes como caracteristica

esencial de la memoria colectiva, a partir de una ontologia de las memorias posibles,

Carlos Viadimir Zambrano 1 35



Memoria colectiva y comunidad politica

sin desvirtuar todas las posibilidades filogéneticas de las construcciones culturales
y politicas y, por lo tanto, de las singularidades redefinidas que se mantienen en la
diversidad y que la reproducen. La tension homogéneo y heterogéneo se mantie-
ne, pero su comprension es diferente, pues en ella no hay distincion axiologica de
las configuraciones de la memoria, sino fendmenos propios de la filogénesis de la
existencia como ontologia de unas memorias pluralizadas. No importa pues, que los

excluidos se inventen su historia y que surjan narrativas innovadoras, ad infinitum.

Al apelar a la memoria como constructora de referentes y no como registro de
recuerdos y olvidos, es percibida como una permanente e inacabada produccion y
actualizacién de referentes, en un presente también permanente, configurado uni-
versalmente como posibilidad de un mismo momento universal, que da cabida a las
memorias distintas, tanto para las de los si-mismos como para los de los otros, es
decir para las de todos. Pero la inclusion del “todos” no significa, necesariamente, la
construccién de un nosotros colectivo. De ahi que la coyuntura por la que atraviesa
nuestro pais, se manifieste como contexto para la adicion simple y mecénica de lo
excluido. Hemos pasado del tiempo del reconocimiento de los derechos a la diver-
sidad de memorias, al tiempo de la organizacion cultural y politica de la diversidad,
y en su progreso se anhela configurar el nosotros, como cualidad distinta en que la
tension heterogéneo-homogéneo se pueda resolver.

Empero, si bien la coyuntura posibilita que las memorias colectivas (étnicas, re-
gionales o nacionales, locales o globales, territorializadas o no) se la jueguen por
el estar, se hace evidente la crisis del nosotros colectivo. Las memorias colectivas
étnicas que han emergido en la actual circunstancia, padecen un ensimismamiento
narcisista, que puede devenir en patoldgico, como en Bosnia o en Uganda, y parece
que no se avanza mucho en el didlogo con las memorias conquistadas en la guerra,
memorias de los guerreros y los no guerreros. El provenir por construir como un no-
sotros, sefiala otro campo de batallas ineludibles; aunque en apariencia menos cruel,
es -por lo pronto- mas ingenuamente tranquilizador. La crisis del nosotros colectivo
es una crisis de organizacion cultural y politica de la pluralidad de memorias, pues
estas no se deben encerrar en sus territorios sin interactuar como tales. El conflicto

revela a su vez una crisis de la reflexiva que se pretende pluralista que ha quedado

36 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

conforme en su ingenuidad y la disfruta. La antropologia no ha resuelto la tension
entre lo local y lo universal y se estancé en el gozo de la sintonia formalmente in-
clusiva. La filosofia colombiana no ha aparecido aun alli, pero le ha llegado su mo-
mento. O se queda muda hollando en su silencio cémplice la incapacidad de pensar
qué somos o se enfrenta a una urgente necesidad de pensar el estar de las memorias

colectivas en un nosotros colectivo de multiples cada-unos.

Por ahora, la inclusién de las memorias colectivas ya no es abstracta sino formal.
No es abstracta porque, vz gr: los indios ya no son reconocidos como un pasado
anclado en lo indigena descolorido y sin alma, que hizo abstraccion de sus singulari-
dades étnicas y su marginacion sociocultural; es formal porque expresa el reconoci-
miento de ambas realidades, pero ellas no son interpeladas por los contenidos de una
politica de inclusion efectiva. No se puede decir que la asignacion de presupuestos
y los desarrollos legislativos sean suficientes para que las cualidades de lo étnico y
lo nacional se hayan transformado en Colombia y en el resto de América Latina. Ex-
plica esta circunstancia, méas bien la manera como la diversidad ha sido manipulada,
pues aunque reconocida, no ha transformado las relaciones sociales en el plano de
lo nacional, reduciendo la diversidad a la funcién legitimadora del orden colectivo

Juridicamente nuevo, pero politica y culturalmente viejo.

Pensar de nuevo, repensar la memoria en este caso, significa buscar su razén de
ser en la construccion de lo colectivo que hoy se manifiesta bajo una proliferacion
de lo excluido, que busca referentes para confrontar la hegemonia de lo instituido.
Esa abundancia de memorias visibilizadas ha resquebrajado la memoria nacional
impuesta de manera vertical, sostenida en las inclusiones abstractas y en las exclu-
siones concretas de las memorias particulares. Pensar de nuevo se traduce en pensar
la memoria pluralizada en el horizonte de la diversidad hoy manifiesto. Esto es, en
los contornos de las minorias y de las autonomias (nuevas y viejas), expresadas en
la explosion de la singularidades colectivas (etnias, género, religiones), en las luchas
identitarias étnicas, locales y regionales, en la gestion de una identidad nacional
distinta y en las nuevas insinuaciones de las formaciones de poder (por ejemplo las

jurisdicciones indigenas y religiosas).

Carlos Viadimir Zambrano J 37




Memoria colectiva y comunidad politica

Se cree aprehender la memoria colectiva no desde una mecanica de recuerdos y
olvidos, sino desde los eventos que hacen obrar la experiencia histdrica a través de
la conciencia de la actualidad que construye los referentes, que a la vez, conducen al
ambito de las manifestaciones que hacen visible la pasion contemporanea por la me-
moria. Ese ambito -segtin Martin Barbero (2000)- “se extiende hoy a lo largo y ancho
de la sociedad. El sentimiento e invasién de los museos a lo largo de las dos ultimas
décadas... el auge de la novela histérica, de los relatos testimoniales o biograficos, la
moda retro por la arquitectura y los vestidos, el entusiasmo por las conmemoraciones,
el auge de los anticuarios... e incluso la conversion del pasado del mundo en un banco
de datos.” (Martin Barbero 2000:2).

La memoria incorpora, por simple inspeccion, las nociones de recuerdo y olvi-
do como las instancias de referencia ambigua y problematica, pues todo recuerdo
expresa en si mismo una multiplicidad de olvidos o, lo que serfa lo mismo, la multi-
plicidad de olvidos constituyen el recuerdo que positiva la memoria y la manifiesta
colectivamente. De manera inversa, la multiplicidad de recuerdos constituye la pre-
sencia de los olvidos siempre latentes, susceptibles de ser recordados. Este hecho
revela un problema filoséfico de mayor envergadura que transfigura a la memoria
de un receptaculo pasivo -siempre sujeto a disposicion de la comunitas memoriae,
que los trae o los larga segun su antojo- en un procedimiento difuso y azaroso que
la configura o redefine. Las colectividades disponen de la memoria porque se es'y se
quiere seguir siendo, no porque se tenga “una memoria”. Aunque ser, signifique una
cualidad distinta a la que se llega mediante procesos muy complicados, que sélo se
conoceran si se avanza en buscar respuestas a jqué es lo que posibilita la formacion
de una memoria colectiva? y a ;qué es lo que permite la emergencia simultinea de
los recuerdos y los olvidos, de lo visible y lo enunciable, de sus latencias y sus ma-

nifestaciones?

En cierta forma sin memoria, es decir, sin posibilidad real de construir un referente
nuevo, reelaborar uno viejo o inventar uno inexistente, no hay redefinicion de las co-
munidades politicas, no hay historia. Como corolario de esta afirmacion, la memoria
deviene mas que en memoria de la historia, en una memoria que, bajo la forma de

un nuevo referente, es historica. No hay referentes ahistoricos, por lo tanto no hay

38 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

memoria ahistorica, asi su historia provenga de una emergencia actual, sin conexién
efectiva con el pasado. Sin embargo, si existen formas de pensarla ahistéricamente.
A esas formas de pensamiento se orienta la critica filosofica que aqui se expone, es
decir, la critica apunta a las formas de pensar la memoria y no a la memoria misma,
como prolongada resistencia a una definicion de la memoria como posibilidad de
disponer de los conocimientos pasados, como nemotecnia. Se pretende en cambio,
situar el interés en una concepcion en que la memoria es producto de la accién del
pensamiento histérico, como liberacion de acciones colectivas, y no simple conserva-
cién de cosas o sucesos. Los referentes emergen como contenido de la memoria; son,
a la manera nietzscheana, fuerza viva de la colectividad. Asi, la memoria colectiva, a
la manera de Kirkkegaard, es posibilidad emancipatoria del pasado y de la tradicion,
que se libere de una historia que enajena toda capacidad de accién del mundo de los
contemporaneos.

2.3. Comunidad politica

El hiato entre memoria colectiva y comunidad politica, introduce la relacion entre
la representacion y la estructura, cuya compresion es previa para entender la nocién
de comunidad politica que aqui se presenta. Desde la perspectiva constructivista no
existe ni division ni antagonismo entre las representaciones perceptivas y cognosci-
tivas como la memoria, las tradiciones, los hébitos y las costumbres y las estructuras
socioculturales y politicas objetivas. Ambas, por el contrario, s6lo pueden ser pen-
sadas en su inobjetable relacion, pues todo pensamiento colectivo tiene un fin en la
colectividad, a partir del cual interactian y se retroalimentan progresivamente. Las
practicas de la memoria y sus representaciones s6lo pueden derivar de estructuras
objetivas que a su vez, son constantemente producidas y reproducidas por esas préac-
ticas y representaciones. Asi, la memoria, al coadyuvar en la redefinicién de la co-
munidad politica, es redefinida por la comunidad politica que ya esta en otro estadio

de su existencia colectiva.

Al adoptar el modo relacional de pensamiento, se identifica, a la manera de Bour-
dieu, lo real no en la sustancia sino en las relaciones: se rompe la dicotomia que

escinde la realidad social y la realidad mental y se reconoce una nueva realidad

Carlos Vladimir Zambrano 2 39




Memoria colectiva y comunidad politica

estructurante. Se configura un campo propio de analisis que 1lamaremos memoria
territorialis. Esta es el espacio en que se manifiestan las relaciones e interacciones

de la comunidad politica y la memoria colectiva.

El mundo social, la comunidad politica, es una exteriorizacion de las representa-
ciones, que a su vez son producto de la interiorizacion de las estructuras del mundo
social. La relacion entre ellas constituye la trama generativa a través del cual ambas
son producidas, recogidas y modificadas. Para definir comunidad politica, se sigue
la ortodoxia de Ténnies modernizado por Anderson (1993), se reemplazan las rela-
ciones cara a cara que generan los 1azos de parentesco en las organizaciones sociales
simples (comunidades), por unas relaciones imaginadas complejas basadas en los
mismos conceptos de parentesco. Se propone entender que la comunidad politica
existe cuando un niumero importante de miembros, hombres y mujeres, consideran
que forman parte de un mismo grupo e imaginan una semejanza de origen y un des-
tino comun, y que, basandose en el predominio directo o imaginado de lazos afec-
tivos, costumbres y parentesco, buscan dominar entre ellos mismos las actividades
que tienen por objeto el control de las decisiones grupales. Sirven de ejemplo, las
etnias (en el sentido de nacionalidades en progreso) y las naciones y sus movimien-

tos sociales.

Al hablar de la memoria colectiva se emplean los conceptos de memoria histo-
rica, memoria social, memoria cultural y en adelante prosiguen formas de division
arbitraria de la memoria comprensibles en ambitos disciplinarios. Esta division, pro-
ducto de una division del trabajo académico, también es impuesta a las comunidades
que pueden ser culturales, sociales, politicas, etc., es mucho més difusa. Por eso aqui
se considera que la comunidad politica colectiva es multidimensional: es politica, so-
cial cultural e histérica y no privilegiamos ninguna de ellas, sean familias, naciones,
tribus, etnias, etc., todas son expresiones sociales, culturales, politicas y econdmicas
de una memoria grupal. En esta perspectiva las comunidades politicas producen fe-
némenos de la misma naturaleza, aunque de distinta magnitud, cuya complejidad en
si misma, se reduce a que sean pensados como formas simples. Asi, una genealogia
familiar, sus obituarios, sus fiestas, sus mausoleos, sus albumes fotograficos, no ven

reducida la complejidad que los produce al compararlos con un sistema de linajes y

40 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

de clanes de una tribu, sus héroes, sus fiestas colectivas, sus cementerios y sus mitos
o historias patrias.

La diferencia entre unas y otras comunidades est4 en el precio de los juguetes que la
memoria pone en juego. Es posible que comparando la inversién cultural entre Espania,
México y Colombia la diferencia emerja de manera contundente, registrando las politi-
cas de patrimonio, la monumentalidad de la memoria, y los recursos destinados para su
salvaguarda. En Colombia nuestra imaginacion orgullosa hace que parezca importante

nuestra refundida memoria nacional.

La comunidad politica hace referencia a los grupos de manera indistinta pero no
inopinada. Indistinta porque reconoce su pluralidad, no inopinada porque reconoce
su complejidad individual y colectiva. La forma como los grupos organizan su me-
moria representan una y tan solo una dimension de la memoria en la comunidad. La
dicotomia antropologica memoria oral-memoria escrita, coherente para sociedades
sin escritura y con escritura, no es util. Se pueden recordar palabras sin escritura.
Pero ademds nos conduce hacia problemas en que la memoria s6lo es la suma racio-
nal de conocimientos o mera narracién y se extravia la cuestién de fondo: La me-
moria estd ligada a la existencia colectiva y no a la acumulacion de conocimientos
colectivos, la disposicion de estos en el espacio y en el tiempo, depende del rol que
Jjueguen en la existencia colectiva.

2.4. Redefinicion

En lo sucesivo se entenderd por construccién o redefinicion de comunidad po-
litica, la produccion compleja y dindmica de fenémenos que coadyuvan a la toma
social de decisiones para el funcionamiento y afianzamiento simbélico y psicoldgico
de un grupo mediante la construccién de su memoria colectiva, y que resignifica lo
publico y lo privado, las relaciones de la vida cotidiana, las tradiciones y el conte-
nido de la memoria en si, y vislumbra formas diferenciadas de institucionalizacién
escrita, oral, ritual y mitica (cfr. Zambrano 2000: 170).

Carlos Viadimir Zambrano * 41




Memoria colectiva y comunidad politica

El concepto en que se funda lo anterior, se desprende de entender que la “cultura es
la produccion de fenémenos (...Ja memoria es uno de ellos...) que contribuyen, mediante
la representacion o reelaboracion simbolica de las estructuras materiales, a comprender,
reproducir o transformar el sistema social, es decir todas las practicas e instituciones de-
dicadas a la administracion, renovacion y reestructuracion del sentido” (Garcia Canclini
1981:32). Las maneras para producir memoria y dotarla de significacion se insertan en
las estructuras materiales de los grupos para buscarle solucion a la pobreza y superar
la marginacién; por ejemplo, para legitimar sus movimientos sociales, consolidar te-
rritorios, articularse a otros sistemas culturales y politicos. La memoria como producto
cultural -parafraseando a Garcia Canclini- también cumple la funcién de reelaborar las
estructuras sociales e imaginar nuevas. (Cfr. Garcia Canclini 1981).

La memoria colectiva es central para configurar el modo de construir social-
mente las identidades, las tradiciones, las costumbres, por la via de la construccion
y alerta del sentido (Guber 1986); lo cual es distinto a pensar que su inico modo de
accion practica deriva del grado de sometimiento a una tradicion, a una costumbre
y a una identidad. Asi pues, la redefinicion de la comunidad politica, es generadora
y conducente de las identidades colectivas, de las tradiciones y de las costumbres
mediante las relaciones, conflictivas o no, entre individuos y comunidades, ya que
en éstos, los sujetos configuran su destino, transforman su entorno y se autodefinen
a si mismos. Es decir, es la fuente y la parte de la redefinicioén y apropiacion de una
identidad colectiva. Por lo tanto, ademas de ser su dispositivo generador, es también
su modo de transmisién. La funcién de la memoria colectiva es la de la critica cultu-
ral. Es una terapéutica para la buena salud de una sociedad, es una fuerza activa, no

meramente pasiva como se cree, s un poder.

La movilizacién cultural y politica de la memoria como expresion actual de la
realidad étnica y nacional, pone de manifiesto la vigencia de su antigiiedad subjetiva
y la validez de la objetiva accion racional de su politica, vale decir de su particu-
lar concepcion y narracién de los contenidos de la memoria y su correspondiente
institucionalizacién e instrumentacion (Berger y Luckman 1975). Sin embargo, la
movilizacién es concebida por sus detractores como irracional a la luz de la suspicaz

coherencia técnica de los datos que indican la defuncion etnohistorica de algunas su-

42 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

puestas memorias, por ejemplo, de contados sujetos étnicos. Cosa por demas obvia,
pues nadie espera que estuviesen vivas tal cual como hace cinco o mas siglos. Pero
si de ahi se deduce que la inevitable desaparicion de miembros de una comunidad es
correlativa a la extincién de su comunidad politica y de su memoria, debe producirse

una explicacion convincente.

En el caso de algunos pueblos indigenas, al ser enterrados notarialmente sin ser
difuntos etnograficamente, no procede ni la paz de los sepulcros, ni la de los archi-
vos, ni la memoria de los museos. Donde no ha habido muerte no puede haber ex-
humacién, ni resurreccion, ni transfiguracién; mucho menos -como estan las cosas
hoy en dia- una honra funebre en el cementerio de la etnicidad moderna. S6lo puede
haber la multiplicidad y pluralidad de unas memorias diversas y diferenciadas, si al
caso transformadas, si al caso nuevas. Es a partir precisamente de las situaciones de
cambio y eventual transfiguracion, desde donde es posible profundizar en la inter-
pretacion de las nuevas memorias, a su interior y a su exterior, instaladas en el seno
de las principales contradicciones del mundo moderno. La resignificacion de lo ét-
nico, de lo comunitario, de lo tradicional, la construccion de comunidad politica, la
produccién de memoria, la reivindicacién de derechos y la movilizacion social para
hacerse de espacios fisicos, sociales y politicos dentro de un pais, son un camino de

aproximacion a la actualidad y vigencia de la memoria en la adecuacion de la exis-
tencia indigena.

Carlos Viadimir Zambrano | 43




FEEMEEDERSTENE | Ny E——

I e .

-




Memoria colectiva y comunidad politica

3. FILOSOFIiA DE LA MEMORIA COLECTIVA

Se concibe la memoria colectiva como un referentes construens, cuya actualidad
(Husserl 1950), es un tiempo culturalmente construido (Elias 1989), fluido, azaro-
so y complejo (Morin 1998), situado en el mundo de los contemporaneos (Schul-
tz 1993). Los referentes construens conforman la experiencia colectiva (Bergson
1977), la cual, por desarrollarse en un campo relacional (Bordieu 1999), es el con-
junto de fuerzas (Deleuze 1987) que forman el poder (Foucault 1980) y se orientan
a la redefinicion de la comunidad politica de manera reflexiva (Giddens 1997). Las
coincidencias (y hasta convergencias) de los autores citados, es una totalidad, desde
el punto de vista de la memoria y no desde sus propios pensamientos. Resulta, en-
tonces, que en esta lectura transversal, no son los autores en forma auténoma, o una
particular corriente de pensamiento, o una visiéon singularizada hasta el estrangula-
miento, los que definen la memoria colectiva, sino es la memoria como realidad a
ser pensada la que permite la articulacion del didlogo académico en forma fluida con
ellos y, a la par, con los fenémenos de la memoria colectiva misma.

La memoria entonces es un punto de encuentro que refleja cierta unidad de pen-
samiento en la diversidad de conocimientos, configurada por el interés y la seleccién

particular (produciendo un discernimiento especifico) para un conocimiento nuevo

Carlos Viadimir Zambrano } 45




Memoria colectiva y comunidad politica

de su fenomenologia. Un mismo tema con distintas posibilidades de explicacion, que
vincula fragmentos de pensamientos de manera dialdgica, tensa y propedéutica y, a
]a manera de Kant (1960), constituye un todo articulado, no acumulado, que puede
aumentar interiormente, en razén metodoldgica de la “arquitecténica” de la reflexion
filosofica. Se procura que la memoria, pensada a través de lo diverso, adquiera unidad
y significacion en si misma y, por la via de esa experimentacion, se avance hacia una
filosofia de nuestras vivencias actuales, que ubique el nuevo lugar de la memoria en
la experiencia colectiva. No se intenta pues, establecer la unidad de los puntos de
vista de los autores, que rayaria con una invencion ecléctica, ni a ello se aspira en
este trabajo, pues, ademas de contrariar el pensamiento constructivista, este no es
un escenario para una filosofia de los filosofos sobre la memoria colectiva. Es una
philosofia vivens que interpele la realidad memoria y al pensamiento relativo a ella
como constitutivos de esa misma realidad. Con ello se aspira a correr el riesgo del
error y evitar el de la falsedad, para no interrumpir el potencial incremento interior

del pensar filosdfico.

Se trata, en consecuencia, de descubrir en los autores citados y otros mas, los
fragmentos que dialogan con mi realidad filoséfica y con los hechos que pienso, con-
formando una sintesis de las diferencias en un todo construido que los una. Esa es la
labor egoista del académico que como el pintor esboza su propia expresion artistica,
que tras de un cuadro esconde y enuncia y visibiliza y dice todo. Esta polifonia de
trazos como de voces hace la sinfonia de este trabajo. A veces se produce la sensa-
cién de que este tipo de procedimiento, independientemente de su argumentacion y
su sentido, es una forma tofo coelo ecléctica, lo cual es comprensible solamente des-
de cierta espiritualidad escolastica, pero desde el pensamiento tal cual lo entiende

Levy-Strauss (1978), que es disposicion estratégica de los conocimientos.

Se convoca con esta mirada, a hacer una lectura que busque la memoria colectiva
en su pluralidad y fluidez de manifestaciones y en su accion sobre las comunidades
culturalmente diferenciadas, que articula distintas percepciones, para dar un sentido
emergente de la integracion en un conocer si no nuevo, si diferente, ilustrando su
complejidad, aunando perspectivas que constituyen distintos caminos o dimensiones

del mismo sendero fenomenologico-constructivista. S6lo en los mismos términos de

46 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

las distancias guardadas, como de las cercanias manifiestas, deviene, de este modo,
una posibilidad mas entre las maneras de pensar la memoria colectiva. Un filosofar
en estricto sentido, no hacia una philosofia perennis, capaz de perpetuarse, siempre
idéntica a si misma, como sefiala Bourdieu (1999), sino hacia la philosofia vivens,
mediante formas de expresion que se renueven sin cesar, evitando un eclecticismo
que concite considerar las ideas del pasado autdrquicas, omnipresentes e intrinse-

camente necesarias.
3.1. El politélogo en la dindmica constructivista

Una filosofia constructivista de la relacion entre memoria colectiva y la rede-
finicién de las comunidades politicas, involucra al politélogo en cada una de las
partes de la relacion y en ella misma, y con ello, a los cuatro en la construccién de
los referentes y en su comprension y accién sobre la existencia colectiva, revelando
una nueva conciencia y una objetividad distinta que se corresponde con una filosofia
del estar-en, que concibe al fil6sofo no ajeno de los fenomenos que piensa y a su
filosofar como una dimension propia de la reflexividad cultural y politica (Giddens
1997) inherente a la formacion y estructuracion de la memoria colectiva (vid. Infra).
Asi pues, mientras el filésofo piensa la memoria, este lo hace politicamente uno de
sus referentes; como referente incide en la redefinicion de la comunidad politica y,
como ella es un proceso de produccion cultural y politica, el filésofo forma parte de
su deliberacion y construccion. Aun sin proponérselo, el filosofo es arrastrado por la
dindmica de la memoria colectiva; usurpada su existencia individual y publicas sus

palabras, es colectivizado como opinién publica concreta.

Una reflexion al entrar en el escenario publico de un movimiento social que as-
pira a redefinir los lazos de su comunidad politica por la via de la redefinicion de
su identidad, deja de pertenecer al 4mbito privado del filésofo. Entonces puede ser
rechazada o no por sus conclusiones, pero sobre todo por su cercania o no con el
sentido asignado a ella por una determinada comunidad. Jamas -atn a riesgo de que
semejante énfasis resulte pedante- ser aceptada o rechazada por sus métodos o sus
procedimientos, a lo sumo cuestionada, como por ejemplo, cuando la comunidad

argumenta sobre la confiabilidad de otras fuentes distintas a las usadas por el investi-

Carlos Viadimir Zambrano } 47




Memoria colectiva y comunidad politica

gador: “;por qué no consultd al mayor fulano de tal?”. De todas formas, cosas como
estas no deben afectar el celo académico de los fildsofos, ni de ningln investigador;
Kuhn (1982) y antes Merton (1977) han sefialado formas mucho mas oprobiosas y
feroces de marginar investigaciones o rechazarlas dentro de la comunidad cientifica.
La investigacion una vez publicitada sera hija de su destino que es el de los sentidos

sociales que se le asignen.

La influencia del saber, opinion o creencia del filésofo es contextual pero no pre-
sencial y es definida no por su conocimiento en si, sino por las dindmicas propias de la
formacion y estructuracion de la memoria. Asi el filésofo esté a distancia de la comu-
nidad en que se construye la memoria, cualesquiera sean los kantianos acontecimien-
tos de su entendimiento, se constituye a través de ellos en parte personificada de la
relacién memoria-comunidad politica y son instalados en su espacio y temporalidad.
Ademas, no necesita ser miembro de la comunidad que construye la memoria. Cada
discurso, cada interpretacion, cada analisis sale de su escenario académico-filosofico
y se traslada a la arena publica con implicaciones constructivas sobre la memoria
inevitables. Dicho de otro modo, el filésofo coadyuva sin poder evitarlo, y las mas de

las veces sin saberlo, en la construccion de la memoria y a dotarla de sentido.

En consecuencia, tal objetividad se manifiesta distinta a la pura voluntad subje-
tiva del filosofo y sugiere la necesidad de resolver el problema metodoldgico, de
ubicacion de la razon pura filosofica en la razon pura de la memoria vivens, que
constituye los actos de la razon en relaciones sociales de conocimiento. Asi como al
enfrentarse los historiadores y arque6logos con la memoria colectiva (al igual que
los filésofos), son sacados de su temporalidad académica, de sus tumbas y de sus
anaqueles para ser insertados en la actualizacion de la memoria colectiva y de esa
manera arrastrados por esa arena contagiosa de los referentes construens y son con-
ducidos a pensar y pensarse en relacion con el presente y el futuro que ella prefigura.
Bourdieu (1997), arroja una luz sobre una cuestion de método que es absolutamente
esencial, para seguir tratando el problema aqui esbozado para el filosofo y su filoso-

fia. Citado in extenso, sefala:

48 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva v comunidad politica

“Hay en efecto una tendencia a reducir a un cuestiona-
miento politico, inspirado por prejuicios o pulsiones poli-
ticas (disposiciones anarquistas, arrebatos iconoclastas, in-
clinaciones antidemocraticas), lo que es y pretende ser un
cuestionamiento epistemologico. Es del todo probable que...
a propdsito del caso de Michel Foucault, este radicalismo
epistémico hunda sus raices en unas pulsiones y unas dispo-
siciones subversivas, pero que sublima y trasciende. Lo que
esta por encima de toda duda, en cualquier caso, es que, en la
medida en que lleva a un cuestionamiento no sélo del «con-
formismo moral» sino del «conformismo légico»... choca a
aquellos que lo reducen a un radicalismo politico tal como
ellos lo conciben, es decir a una denuncia que, en mas de un
caso, es una manera particularmente perversa de precaverse
contra cualquier cuestionamiento epistemologico verdade-
ro.” (Bourdieu 1995:93).

De como se percibe el filosofo en la dindmica constructivista de la memoria co-
lectiva, surge el cuestionamiento metodologico en la forma de un cuestionamiento
epistemoldgico, en el que se encuentran las bases reales de los cuestionamientos
politicos radicales, con lo cual se asume que la revision critica del discurso filoséfi-
co conlleva a un planteamiento y una postura politica, cuyo objeto es revolucionar
la critica, el pensamiento y la mentalidad y transformar el modo de pensar, antes
que movilizar una actitud proselitista hacia una determinada memoria colectiva. Sin
perder los centros metodoldgicos y los rigores fundamentales del pensamiento filo-
sofico y procederes académicos, se pueden establecer puentes que permitan rom-
per sus fundamentalismos, avanzar en el conocimiento de la diversidad de nuestras
memorias y fundamentar el hecho de que las civilizaciones como las disciplinas se
desenvuelven a través de sus contagios y contactos, decidiendo formas particulares

de diferenciacion.

Carlos Viadimir Zambrano ‘ 49




Memoria colectiva y comunidad politica

Asi pues, no es la pertenencia o adscripcion -tradicional o consciente- a un grupo,
ni la militancia directa, ni la voluntad en si del filésofo, las que dan la credencial de
interpelacion subjetiva y objetiva; son mas bien los vinculos que una determinada si-
tuacion es capaz de producir entre el fildsofo y el evento que se sucede en el seno de
la memoria colectiva, vinculos que se objetivan -temporal o definitivamente- desde
el momento en que la situacion es tenida en cuenta. Tenerla en cuenta no significa
asumirla. Significa, por el contrario, dotarla de capacidad para generar division o
articulacion, ser sometida a controversia y suscitarla; entrar con o sin invitacion,
con agrado o desagrado, con permiso o sin él en la reflexion y critica que da sentido
al movimiento por la memoria, delineando la sustancia racional-reflexiva de toda
memoria colectiva, que piensa estratégicamente. Lo que la memoria toma para si
de su entorno, lo puede recoger en una reunion politica, en un libro de historia, en
una leyenda, en una asamblea comunal, de un programa radial, de una reunion de
padres de familia o en un bus, producidas por sujetos distantes y en contextos apa-
rentemente inconexos o no, cuya discontinuidad espacial y temporal no es obstaculo
para coadyuvar en la formacion y estructuracion de los referentes de la memoria en

gestacion.

Dicho de manera distinta, el filosofo es hijo -histéricamente hablando- de la rela-
cién entre memoria y comunidad politica, pues al pensarla piensa el entorno cultural
y politico de la memoria en el que se inscribe y con el que él interactua y, por lo tanto,
se piensa a si mismo. En consecuencia, la cuestion filosofica derivada concibe no solo
la objetividad de la reflexién como kantiana “razén pura” que medita las politicas de
la memoria colectiva desde un afuera, sino de manera relacional y en una perspectiva
ampliada de la objetividad en un adentro interno, en el que los conocimientos, pen-
samientos y opiniones del filsofo no sélo inciden en ella, sino que son producidos
por ella a la vez que define y construye los sujetos que creen pensarla. Parafraseando
a Bourdieu, proponerse pensar la memoria significa arriesgarse a ser pensado y rede-
finido por ella, pues la memoria colectiva produce e impone sus propias categorias
y sus propios tiempos. (Cfr. Bourdieu 1997:91) Esta percepcion no es reconocer la
subjetividad pura, sino apuntar a la reflexividad propia de una construccion de la me-

moria que es racional, reflexiva y orientada estratégicamente por las colectividades.

50 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva v comunidad politica

Para ligar a la reflexion una memoria de la memoria, mas que como historia como
construccion epistemoldgica actual, es preciso, de manera provocadora situar la emer-
gencia del sujeto filosofico en torno a la memoria en si. No hay camino real para el
filésofo cuyo modo de pensar pretenda romper el a priori y aspire a desprenderse de
los juicios de valor, sino una multiplicidad de vias. Siguiendo el consejo de Guattari
(1979) para aplicarlo a la filosofia de la memoria “no sirve de nada el principio de
una circularidad accion-reaccion-retorno al estado inicial... tanto las leyes de una
pretendida ciencia de la historia, como las exhortaciones morales ahistoricas descui-
dan las articulaciones micropoliticas que constituyen su verdadera trama” (Guattari
1979:14). La preocupacion por lograr una filosofia de la memoria, que permita emer-
ger lo nuevo histérico, para mostrar su profundidad y romper con el modo de concebir
la tradicion, ha de descansar en “la inflexion colectiva de las opciones preferenciales
producidas por diversos componentes de un rizoma... (el campo de la memoria)... y
los multiples destinos posibles semiotizados por las articulaciones... (culturales)... de

cualquier clase o condicidn, incluidos los margenes.” (Ibid.)

El acercamiento de la filosofia a la relacién entre memoria y redefinicion de co-
munidades politicas, introduce necesidad de la comprension de los fendmenos ori-
ginados por la reflexividad académica y social, se abre un horizonte que puede con-
tribuir a dar cuenta de tres cuestiones fundamentales: la primera, la reflexioén sobre
el efecto que producen los fenémenos de formacion y estructuracion de la memoria
sobre la filosofia y el fildsofo; la segunda, el andlisis de la influencia de la filosofia
en la construccion de sujetos colectivos; y, la tercera, la generacion de una philosofia
vivens de la memoria colectiva, fundada en la pluralidad de las memorias singulares
y locales, y una filosofia de las transformaciones y actualizaciones de la memoria
colectiva.

3.2. Pensar de otro modo

Pensar de otro modo la memoria colectiva (Deleuze 1987), trata de una prope-
déutica permanente, mediante ensayos y propuestas abiertas, a condicion de saberse
inacabados, y a condicion de que deliberadamente ellos actien para fijar una opcion

preferencial transparente. Tal es el sentido para la filosofia que haga su blisqueda en

Carlos Viadimir Zambrano | 51




Memoria colectiva y comunidad politica

la perspectiva de un filosofar constructivista de la memoria colectiva, que “pueda
conectar a la metodologia, a la epistemologia, y atin a la ontologia” (Morin 1998:76),
en una filosofia nueva. Intentar una filosofia “multidimensional no totalitaria, ted-
rica pero no doctrinaria, abierta a la incertidumbre y a la trascendencia... el esfuerzo
se situa en la modificacion, una transformacion, un enriquecimiento del concepto ac-
tual de... (la memoria colectiva)... que no es ni absoluto ni eterno.” (Ibid.:77) Pensar
de otro modo es pensar de un nuevo modo en que la transformacion de las multiples
dimensiones de la memoria colectiva cuestione los viejos intangibles imperativos

como recordar por recordar lo pasado.

La memoria colectiva pensada como una reserva nemotécnica de conocimientos,
es la que construye los archivos, las bibliotecas y genera los bancos de informa-
cion, pero también sus viejos imperativos psicologistas. En cambio, al ser concebida
como accién del pensamiento, no deja de realizarse en esas cosas, ni de producir
emociones, se sigue su proceso racional de formacion en estrecha conexion con los
contenidos mas que con sus formas. Es decir, como accién del pensamiento historico
la memoria esta en la produccioén de los guiones del museo, no en las cosas que el
guarda, esta es en las formas de exposicion y no de coleccion. Los nuevos impera-
tivos son racional-reflexivos y no psicoldgicos, son las formas de exposicion o de
narracioén que enuncian los pasos de los referentes construens, que no reemplazan a
los viejos imperativos sino que los redefinen y los reubican en la accion racional y
no en la accidn psicoldgica, haciendo consecuencia a esta, no de los resultados de la
primera, sino de todo el proceso de construccién, por lo que no hay una psicologia
sino distintos momentos psicoldgicos de la accion reflexiva de la memoria. Un mo-
vimiento por la “recuperacion de la memoria indigena” puede ser traumatico en un

momento, pero terapéutico en otro.

Los referentes son construidos, reflexivos, azarosos, multiples, contradictorios,
actualizados y en permanente transformacion, no son recuerdos ni olvidos -en tanto
recuerdos latentes- significantes en si mismos, pues ellos también son una cons-
truccidn reflexiva y no omnipresencia reminiscente, mera connotacion de las cosas
pasadas. Los recuerdos al ser construidos son signos que los referentes denotan asig-

nandoles un sentido para la comunidad politica que se redefine. Pensar de este modo

52 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

significa concluir que la memoria colectiva no recuerda, que nunca ha recordado,
si no que ha construido referentes presentificados, elaborados, inventados, creados,
cruzados. No es el recuerdo el que permite la emergencia del referente, es el referen-
te el que nos permite comprender al recuerdo redefiniéndolo y reubicandolo como

parte de la estética de la memoria y no de su fundamento.

La enunciacion de lo anterior devela formalmente dos dimensiones convenciona-
les de la memoria: una, la que hace uso de los conocimientos pasados almacenados
y la que ve en la acumulacién de informacién un banco de datos como manifesta-
cion contemporanea de la memoria colectiva. Otra, la memoria como facultad para
crear sentidos que orientan la accion colectiva a través de la produccion de signos
y simbolos, es decir, de referentes. La primera es la memoria -aunque moderniza-
da- propiamente escolastica y, en general, es a la que se recurre con mayor frecuen-
cia, cuando se trata de hacer gala de la acumulacién progresiva de conocimientos
eruditos y expertos y del guantum de memoria acumulada por la humanidad. Es la
memoria que guarda una memoria, que la conserva, la memoria conservans. La
segunda es una memoria pensada de otro modo, compleja, propiamente construc-
tivista, relacional, que genera incertidumbre, cuando no ironias metafisicas, pues
saca a la memoria de su autismo, para hacerla dialogar multidimencionalmente en la
actualidad y en el mundo de los contemporéneos, que hace gala de la progresiva ca-
pacidad transformadora de los pensamientos estratégicos de las colectividades y que
al relacionarse directamente con el plano de la existencia de las colectividades las
libera de los fatalismos culturales. Es una memoria que construye la memoria y que

al actualizarla libera a sus actores y los hace histéricos. Es la memoria emancipans.
3.2.1. Memoria conservans

Cuando se dice pensar de otro modo, es porque existe un modo establecido de
pensar que ya no responde a las expresiones de un fendmeno y se resiste a determina-
das busquedas del filosofo, instalandose en la logica de la critica y de la produccion
del nuevo modo de pensar. La memoria conservans es un modo de existencia de la
memoria pensada en si misma y que procede de una reflexiva sobre la memoria en el

individuo y no en el colectivo. Existen dos condiciones procedimentales de la memo-

Carlos Viadimir Zambrano i 53




Memoria colectiva y comunidad politica

ria conservans, que son las de retener las cosas, para no dejarlas salir y, la platonica
idea del recuerdo como una cosa que se trae del pasado, como reminiscencia. Lo
conservado en la memoria es liberado en el recuerdo y en la latencia del olvido. La
dinamica de esta memoria estd dada en la oposicion recuerdos y olvidos, que permi-
ten definir al recuerdo como silencio de los olvidos. Centrada en el recuerdo como
accién que saca a la luz un hecho pasado, revela la ahistoria del recuerdo mismo, pues
no establece conexién con el por qué un recuerdo es producido entre los multiples
hechos que se olvidan y por qué esconde la realidad del recuerdo como construccion

de un presente.

La memoria conservans es activo-acumulativa y al mismo tiempo pasivo-aso-
ciativa. Sus procedimientos generan los archivos muertos, las contabilidades, las
cuentas nacionales, los computadores, las calculadoras. Se reduce a dos destrezas:
aquellas para memorizar y aquellas para memoriar. Las primeras son las técnicas
del individuo para recordar, la mnemotécnica; es decir, se refieren a la funcion de
almacenar. Las segundas, son las destrezas para memoriar, es decir para desalmace-
nar. Ademas, produce la tension entre informacion y conocimiento, pues contrario a
lo que piensan algunas filosofias sistematizantes, hoy se tienen -en efecto- mayores
medios para informarse y mas informacion, pero menos formas colectivas para su
interpretacion. Este concepto de memoria es el que define a los "patrimonios cultu-
rales’ como bienes tangibles y privilegia la acciéon administrativa por encima de la
accion simbdlica de su memoria, los patrimonios son la naturaleza de la memoria
almacenada en un monumento. La memoria asi concebida es una memoria aprisio-
nada en la cosa, no es gratuito que esas memorias en la mayor parte de los paises
de América Latina y de otras latitudes, estén en antiguos hospitales siquiatricos o
pandpticos, como el Nacional en Colombia y Lecumberri en México. Es una me-
moria técnica que sintetiza una forma vertical de memoria, una memoria impuesta

colectivizada, pero que es la expresion del caos de una memoria almacenada.

La conservacion museografica es otra expresion de esta memoria. Es la proteccion
del acervo, de lo que se guarda en él y que no se expone. Es la no variacion del guion
el cual requiere de un tremendo remezén en la experiencia colectiva para que cambie.

Pero también es cierto que el guion es producto de los cambios del dia a dia de la

54 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

memoria colectiva, pues ella no requiere de los remezones totales de la experiencia
colectiva, pues un segundo basta para que se detone la accion transformadora. Un
museo puede cambiar de cosas expuestas y no pierde su sentido conservans, porque
lo que eso significa, no es memoria ni mucho menos memoria colectiva, simplemente
es refuerzo para la conservacion. En los parques arqueoldgicos de San Agustin en
nuestro pais, la memoria conservans esta puesta alli como memoria nacional, el sen-
tido de pasado a que se refiere, si al caso es significante para algunos operadores de
turismo. Es en la memoria conservans donde esta el caos, el desorden del sin sentido,
que los escolasticos endilgan al pensamiento vivo que produce desorden logico al
pensar de una manera distinta. Es caos porque el orden sélo puede ser observado en

un inventario.

Dentro de las clasificaciones de la memoria, Leroi-Gourhan distingue las memo-
rias especifica, étnica y artificial. La primera es una fijacion, la segunda reproductora
de comportamientos (habitos y costumbres) y la artificial concatena actos mecdnicos.
Esta percepcion de la memoria es absolutamente técnica; “fijacion”, “reproduccion”,
“concatenacion” que derivan de una posicion en la que la memoria no es un acto de
la inteligencia, sino la base para que la inteligencia actte. Parece Leroi Gourhan
confundir, foto coelo, la memoria humana con el programa genético de las plantas, o
las memorias informaticas y cibernéticas, que reaccionan sobre la base de estimulos

respuestas, feedbacks, configurando la memoria como técnica, sin espiritu.

3.2.2. Memoria emancipans

Se hace explicito que de esa memoria colectiva que almacena cosas no trataremos
aqui. Sin embargo, a sus fendmenos colaterales, que producen significados y apun-
tan a la existencia colectiva, si; aquellos que por ejemplo hacen que surja no el ratén
de biblioteca o el guionista del museo, sino el fildsofo bajo la expresion del historia-
dor, en su mas noble sentido, como germen de los sentidos para los contenidos de la
memoria. Vale decir, de su facultad para orientar la experiencia colectiva a través de
la produccidn de signos y simbolos, es decir de referentes.

Carlos Viadimir Zambrano [ I




Memoria colectiva y comunidad politica

Pensada de este modo, propiamente constructivista, la memoria colectiva hace
gala de la progresiva capacidad transformadora de los pensamientos estratégicos
de las colectividades, que al relacionarse directamente con el plano de la existencia
de las colectividades, libera sus potencialidades histdricas. Es una memoria que se
construye en, desde y para la experiencia colectiva, que produce no recuerdos sino
referentes, liberando a sus actores y haciéndolos histdricos. La memoria conservans
permite identificar por diferenciacion a la memoria emancipans, caracterizada por
las elecciones y no las deducciones del que busca y toma conciencia del sentido

colectivo de su busqueda.

En la filosofia clésica la memoria tiene movimiento fisico y mecanico, porque los
recuerdos son simplemente improntas del pasado. Pero el movimiento de la memoria
es mucho mas perturbador, pues las improntas son construcciones y reelaboraciones
de sentido, como lo es también el pasado y como lo es la memoria misma. De ahi
que el referente es la sintesis de su dindmica multiforme que ademas le permite a las
colectividades luchar por la apropiacion de su presente, reelaborar las tradiciones,
superar sus atavismos y proponer un orden cultural y politico mas auténomo, habida

cuenta de que ese proceso puede expresarse en contradiccion.

La memoria emancipans es entonces esa capacidad colectiva de apropiarse del
presente y una cualidad al mismo tiempo. Esta situada especificamente en el hiato
de la relacion memoria-comunidad, por lo que deviene su constitucion en fuerza que
orienta la accion politica a través de signos y simbolos, bajo la forma de referentes,
pensados e interpretados. Es una fuerza en si misma que responde al ;qué puedo ha-
cer? Es decir, al poder. Constituye, como dice Le Goff (1995), “un hito importante en
la lucha por el poder conducida por las fuerzas sociales. Apoderarse de la memoria...
es una de las maximas preocupaciones de las clases, los grupos, que dominan las
sociedades histdricas. Los silencios, los olvidos, asi como los recuerdos son expre-
siones ejemplificadoras de las formas de apropiacion de la memoria colectiva.” (Le
Goff 1995:135)

Hemos dado cuenta de cierta internalidad de producciéon de la memoria, pero

su produccion también depende de la cultura. Las formas de simbolizar y de re-

56 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

presentarse cultural y diferenciadamente, constituyen una expresion cultural de la
memoria. Por eso no hay una memoria sino muchas memorias, e incluso, para que
una memoria pueda ser colectiva ha de enfrentarse a una multiplicidad de memorias
singulares que, de todas maneras, se seguiran reproduciéndolo en su interior, pues
la memoria colectiva no implica el fin de la heterogeneidad de los referentes cons-
truens. Globalmente, el pensamiento civilizado, la sociedad posmoderna, la socie-
dad primitiva no sélo reflejan unas temporalidades particulares a cada una, que se
mueven simultdneamente en nuestro tiempo, sino distintas maneras de representar
los tiempos de su propia existencia. La memoria emancipans nos libera del despo-
tismo de la cronologia y de la periodizacion como legitimidad de la continuidad cro-
nométrica de las colectividades a través de la fluidez cultural del tiempo construido,
no como continuidad abstracta, sino como expresion de isomorfas continuidades,

formas no lineales de posicionarse en el mundo.

Se devela entonces un problema, la memoria colectiva no es la transmisién de
conocimientos de generacién a generacién, sino un proceso mas complejo en la
formacion del sujeto, que esta orientado a la construccion de su identidad colectiva.,
En este sentido no confundiremos el aprehender que nos propone la filosofia de la
construccion y la apropiacion del tiempo que hace que los individuos se posicionen
en el cosmos, con la conciencia escatologica de ver en los origenes todo fin y funda-
mento de la memoria colectiva. Esto ha sido heredado del pensamiento clasico en el
que los griegos hacian de la memoria una escatologia. Lo que se demuestra es que
la memoria se escinde del pasado y de la historia como continuidades fijas. Por eso
pueden aparecer planos de temporalidad como el de los paeces, que es el pasado el
que en el tiempo va delante del futuro y explicar los calendarios Judios, hindues o
Julianos. Ademas, la memoria es consciente de las incertidumbres del tiempo cons-
truido, pues la incertidumbre no solo esté en referencia al (qué seremos?, sino al
(qu€ somos? y al ;qué fuimos?

Hoy las colectividades enfrentadas a la recuperacién de sus memorias, se enfren-
tan a la incertidumbre del pasado. Si no fuimos toltecas ni mexicas qué fuimos, si no
fuimos yanaconas ni quillasingas qué somos, si no somos indios, sino negros y cam-

pesinos qué seremos. Stephen Jay Gould, el paleont6logo que descubrié el pakaia,

Carlos Viadimir Zambrano I 57




Memoria colectiva y comunidad politica

legé a la conciencia la incertidumbre del pasado. El azar devino en una linea de evo-
lucién del hombre tal cual la conocemos, pero pudo haber seguido lineas distintas.
Pudimos ser ballenas o pajaros, o quizas formas mas caéticas de ornitorrincos. Asi,
la certeza del pasado como creacion divina, que a lo largo de este siglo consolid6 la
certeza del pasado como evolucion hominida, se acaba. Hoy el ser humano se en-
frenta a la posibilidad virtual de muchos pasados posibles y azarosos y a un futuro
controlado en el laboratorio bajo la égida de la investigacion genética que nos hace
innecesarios en la reproduccion social. La angustia del griego Pedocles, no resulta
poética, sino dramética, cuando recordé que: “también yo soy uno de éstos, desterra-
do por el dios y vagabundo... un tiempo fui muchacho y muchacha, arbusto, pajaro
y mudo pez que salta fuera del mar” (en Le Goff 1995:146).

La presencia de la memoria en la historia, ha sido registrada de manera sucinta
por Le Goff (1991), en la que su recorrido a lo largo de siglos de filosofia de la
memoria lo conduce a justificar el trénsito de la memoria oral a la memoria escrita.
Existe una larga historia en la filosofia sobre la memoria. Interesa aqui desde una
doble perspectiva, en tanto nos permite hacer una aproximacion filosofica a la histo-
ria de la memoria, ubicar la ubicuidad de ella como una historia de lo presente y no
como la memoria perennis de la filosofia. En todo su recorrido, hemos podido ob-
servar su presencia en relacion con el futuro, como explicacion que justifica la razon
pura kantiana, como el fin de la historia hegeliana, como el olvido siempre presente

heideggeriano, tal como lo concibié Bourdieu en sus meditaciones pascalianas.

La emancipacion es pues angustia € incertidumbre, pero a su vez es poder. Es
la muestra de una memoria viva en una sociedad viva, activa y actuante, compleja,
sinuosa, paradédjica y a veces hasta incomprensible, pero como sefiala Morin, el
orden de la realidad como desorden, es desorden de pensamiento en un orden que
no es el orden de la realidad pero que es muy comodo, el conformismo légico de
Bourdieu. El cambio de plano de la memoria pasado a una memoria escatologica
modifica el equilibrio de la comprension de la memoria. Dos milenios después esta
comprensién apenas comienza a apropiarse. No importa medir las complejidades de
esta situacion, pero si interesa resaltar que una percepcion relacional de la memoria,

que establece un puente entre lo ontologico y lo escatologico, separa radicalmente a

58 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

la memoria de la historia y del pasado, redefiniéndolos. “El esfuerzo de remmiacién
predicado y exaltado en el mito no manifiesta el renacimiento de un interés por el
pasado, ni un intento de exploracién del tiempo humano” ver p. 146. Asi, siguiendo

su orientacion la memoria puede conducir a la historia, o bien alejar de ella.

3.2.3. Referentes construens

Pensar de otro modo la memoria colectiva, significa entenderla como referentes
construens 'y no como la posibilidad de disponer de conocimientos pasados y del pa-
sado. Los referentes construens son conocimientos atravesados por el pensamiento,
interpretados o reinterpretados, actualizados ya como creacién, invencién o pen-
samiento puro, en una nueva formacion o cualidad referencial. Los referentes son
producidos en la relacion memoria colectiva-redefinicién de comunidad politica, y
no son una acumulacion de hechos, como pueden ser los conocimientos sobre la am-
pliacion de la diversidad cultural de las colectividades. Son, por el contrario, resulta-
do de la interaccion de fuerzas colectivas y actian sobre ellas dinamizandolas hasta
que su friccion los conduce a un acuerdo que medie entre los conocimientos puestos
en relacion y friccién y su existencia colectiva, generando procesos de reacomodo,
reproduccion, adaptacién o innovacién en la memoria misma, en la cultura y en la
politica. Tal acuerdo, como interpretacion tacita, es el referente que, construido por
la memoria a manera de signo o simbolo, moviliza creencias colectivas y forma
costumbres. Dicho sea de paso, las creencias son producidas por el uso colectivo de
un lenguaje y de una actitud colectiva que esta convencida de lo que cree y le asigna

un valor de verdad.

De las anteriores precisiones se deriva el nuevo modo de pensar la memoria co-
lectiva y permite argiiir que, bajo tales elementos, la memoria colectiva descansa en
la memoria emancipans y no en la memoria conservans, como fuerza constructora
de los referentes con que las colectividades se mueven en el mundo y redefinen las
comunidades politicas. Lo que surge de este modo de pensar la memoria activa es
la comprension de su existencia en la comunidad politica. Desquebrajado el a priori

de la inmanencia conservadora del recuerdo, se cuestiona la idea de que una cultura

Carlos Viadimir Zambrano I 59




Memoria colectiva y comunidad politica

con memoria es la que mas archivos y museos tiene, y hace evidente que una cultura
con memoria es la que mejor dispone las formas de exposicion internamente, la que
construye referentes que coadyuvan a la redefinicion de las comunidades politicas
y, por lo tanto, legitiman las nuevas aspiraciones de la existencia colectiva. Ahora
bien, realzado el a posteriori de la trascendencia emancipadora de los referentes, se
muestra que ellos emergen sobre la memoria misma y a pesar de si misma; a la vez
como cualidad y como problema, reafirmando la necesidad de pensarla de manera

distinta.

De lo que se trata es de explorar el movimiento y como en ese movimiento se
configura algo nuevo, es decir histéricamente construido por el sujeto actual, la re-
miniscencia constituiria un sujeto ahistorico. No es solo una busqueda, sino que se
revela como una construccion, la busqueda no de lo perdido, sino la bisqueda de
un sentido. De lo cual se deduce una eleccién y no una seleccion. De ahi que en
la dimensién del referente podemos colegir el hecho de su facultad de orientar la
voluntad, facultad que se reconstruye de cara a los procesos de memoria colectiva,
en la medida en que se parte del caracter activo o voluntario del referente y el sen-
tido, frente al caracter pasivo de la retentiva y del recuerdo. Pensar si la memoria
es conservacién de conocimientos o liberacion de pensamientos nos sitlia en un
plano cualitativamente distinto de reflexion de la memoria. En primer lugar porque
nos permite entender que la conservacion de los conocimientos es una experiencia
adquirida y sobre la cual se procede, y en segundo lugar porque nos abre la posibi-
lidad la elaboracion de los sentidos de los recuerdos, los olvidos, la memoria como

presente y de la prediccion, bajo las formas de referente.

La virtualidad del referente, esa facultad de poder ser. No como conciencia por-
que no es la memoria la que hace conciencia sino la conciencia de las cosas las que
hace memoria y es capaz de relacionar de manera mas fluida los multiples aspectos
que de ella pueden dar cuenta. En Bergson, podemos encontrar tambi¢n la idea de
la memoria como virtualidad, sélo que la virtualidad no es condicion ni calidad de
la disposicion, sino de la eleccion y de la construccién. En tanto memoria como
memoria pura, Bergson sefiala que es un estado virtual. Pero es que al salir de su

virtualidad pierden toda conexion en tanto cosa en si que viene del pasado.

60 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

Bergson sugiere una nueva posibilidad, la misma que lo liga con Foucault y De-
leuze: el recuerdo efectivo no pertenece a la memoria pura, sino al recuerdo actual
que Bergson identifica con la percepcién y que es una eleccion hecha en la memoria
pura por las exigencias de la accién. En esta mecanica esta la posibilidad de ver
en la virtualidad del referente su potencial constructivo. Lo que no se comparte es
que el anima totalis agustina, la caja de recuerdos, sea la memoria pura, es decir, la
conservacion integral, independiente de toda circunstancia, del espiritu por parte del
espiritu. S6lo puede haber referentes construens como resultado de las fuerzas que
se ponen en marcha y que definen los esfuerzos a la manera heideggeriana de produ-
cir verdades. Eso es, en estrictu sensu, la memoria efectiva, e/ referentes construens,
el hecho que resurge como referente nuevo, actual, reactualizado, potencializado,
hegemonizado, crea verdad, hace de los hechos nuevos simbolos, resignifica, es
constructo temporal siempre actual presentificado-despresentificado.

3.3. Constructiva de la memoria Colectiva

La génesis de la disposicién constructivista, es la constructiva de la memoria
colectiva como filosofia, méas que como escolastica de la memoria convertida en
su memoria ahistérica. Se quiere fundamentar la historicidad de la memoria como
construccion actual, reflexiva, compleja y multidimensional. Partimos de la hipote-
sis segun la cual la lectura escolastica, en tanto memoria biogréfica de un concepto,
es deshistorizante, no explica la vigencia de la memoria en la cultura y en la politica
e impide explicar el por qué la filosofia no se esta ocupando de ella, como de los
valores éticos de su uso. Se aspira a criticar esa filosofia de periferia por la via de
centrarla y concentrarla en la philosofia vivens de la compleja relacién entre la fi-
losofia y su campo de produccién y, por medio de €l, con la sociedad histérica que
nos cuestiona la irreductibilidad del discurso filoséfico a fundamentarse en la razon

pura, es decir, fundamentado en si mismo, en la philosofia perennis.

La reflexion aqui planteada es a su vez un reencuentro con la memoria, con la capa-
cidad de asociacion en procura de coherencia y de sentido. No es sorprendente enton-
ces el debate contra la memoria operativa y técnica como no-memoria y la memoria

sensible y contradictoria como humana. Es una critica al fetichismo de la memoria

Carlos Viadimir Zambrano ? 61




Memoria colectiva y comunidad politica

y del tiempo, que subordina al hombre a sus propias creaciones. Es el hombre quien
forma el espiritu del tiempo, como concrecion de lo humano posible, por lo tanto,
surge antropologizado, materializado como formacion del desarrollo de las ideas de
los hombres.

3.3.1. Constructiva en si

La memoria colectiva es invencion de referentes, que son construidos para res-
ponder a las exigencias de la existencia colectiva en la actualidad, paradoja que
cuestiona la ortodoxia que la piensa como reminiscencia. La memoria colectiva se
hace actual cuando se transforman los referentes que ya no responden a las necesi-
dades presentes de una comunidad. Por eso, la memoria es construccion cuando la
memoria no es descubierta como recuerdo, sino cuando es producida como referen-
tes construens, por las vias de la invencién o de su recuperacion. Esto es lo que dasu
calidad histérica. Es como si se dijera que es mas histérica entre mas presentificada

esté y no entre mas pasadificada sea.

Pensar de nuevo no es sustituir. Es algo mas terapéutico y dialogante. Se trata de
una especie de saneamiento de las concepciones para legitimar una estrategia eman-
cipans para una filosofia vivens. Para construir la arquitectonica de este proceder,
con el fin gnoseoldgico de una adeaequatio rei et intellectus, es preciso revisar los
métodos cartesianos que separan a la memoria colectiva del cuerpo colectivo, y de su
existencia, para buscar en una constructiva los puentes entre ellos y asi transformar
la idea ahistorica de la memoria pura como accion espiritual del pasado, diafana y
coherente en el tiempo, que traza los limites del conocimiento como verdad absoluta
y da carécter a la filosofia perennis, en una filosofia vivens, cuya verdad es relativa,

propedéutica, en la que la memoria es accion reflexiva e historica del presente.

No procede el modo de pensar cartesiano para pensar constructivamente la me-
moria; sus limites se trazan al postular la memoria como una permanente construc-
cion de referentes, que a través de su presencia, reconocimiento y ejercicio produzca
formas de emancipacion de las memorias subordinadas y la posibilidad histérica de

la realizacion de los proyectos colectivos propios, pues pensar la memoria de modo

62 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

atemporal ha producido las formas de dominacién e imposicion de la omnisciencia
de las memorias dominantes en que ellas son constituidas como ideales normativos
y normalizadores de lo que se ha de recordar y de lo que ha de orientar la accién
practica, subordinando las memorias locales y la direccién del progreso de la exis-

tencia colectiva al autismo antidemocrético y patoldgico de una sola via.

El principio de continuidad se ha desquebrajado, destruyendo los pasados, pre-
sentes y futuros uniformes y determinables. La base de sus leyes fundada en la pre-
diccion y los itinerarios regulados de la historia, con cambios armonicos, no tiene
retorno. Sus métodos nos habian puesto al sujeto cognoscente en un lugar en el que
no debia contagiarse de realidad, en un shaman, un sacerdote, un fildésofo sagrado
y purificado en la razon pura y absoluta, objetivo e independiente de las realidades
que piensa. Como Dios fue constituido en un ser sin responsabilidades pero con
paternidades, en el que el errar no es filoséfico y su saber es verdad pura, que sabe
aislar lo patologico y lo normal de su pensamiento, la cordura de la locura, el sapiens

y el demens.

El poder de esa filosofia cartesiana disuelve lo particular en lo general para ser
controlado, lo local en lo global para ser administrado, lo heterogéneo en lo homogé-
neo para ser dominado, lo plural en lo singular para ser uniformizado y poder prever
los cursos de su accion hacia un progreso indefinido. En esta perspectiva, la memoria
colectiva no existe, existe una visién de memoria que es impuesta que sera recitada
en abstracto, o cantada en una marcha, o escenificada en un desfile del poder militar,
que si recuerda que no hay memorias distintas a la suya. Los regimenes militares y
populistas de América Latina (los mas en cabeza de militares o caudillos fascistas)
son muestra de una prolongacion de los agenciamientos de esas memorias armadas.
Sin embargo, no cesaron y no cesan de pronunciarse heridas las memorias diversas

que, golpeadas en la disidencia, buscan todavia un lugar en la cultura y la politica.

Esa epistemologia de la memoria es una epistemologia de la arbitrariedad y del
horror, que deja huellas en las memorias que buscan realizarse colectivamente. Ra-
zon tiene Nietzsche al pensar esta no memoria en “la atrofia y degeneracion, la pér-

dida de sentido y convivencia, en una palabra, la muerte, pertenecen a las condicio-

Carlos Viadimir Zambrano ' 63




Memoria colectiva v comunidad politica

nes de un verdadero progressus: el cual siempre aparece en forma de una voluntad
mas grande... y se impone siempre a costa de innumerables poderes més pequefios”
(Nietzsche 1995:89). Asi, las memorias, dominadas por la episteme cartesiana, esta-
ban estancadas, o lo que es lo mismo, siendo aniquiladas. Procedieron a ocultarse, a
autoignorarse, a callar su algarabia natural. Los descentramientos surgidos durante
la segunda posguerra que derivaron en los derechos de los pueblos, la constacion
de los desarrollos desiguales y el relativismo cultural maduro y radical, abrieron
el tiempo de la emergencia de las memorias colectivas en franca lid con los afanes
regulatorios que la “sociedad internacional” les imponia para reconducir a un mismo

lugar cartesiano, las problematicas de las minorias.

Asi las memorias colectivas particulares en el esquema de los estados liberales,
civilizados, desarrollados, industrializados no tenian futuro, pero tampoco lo tenian
los alcances del progreso, si no se disolvian los lazos que generaban tension a sus
desarrollos. Las economias nacionales eran un obstaculo para las lineas del progreso
indefinido y los estados, como generadores de las memorias nacionales un obstaculo
a eliminar, por esa macrohomogeneidad llamada globalizacion. La redencion fue el
mercado y él como regulador de identidades y memorias. La atomizacién absoluta
de las diversidades como garantia de un absoluto cartesiano supremo. Se diluyeron
las memorias de la resistencia y de la lucha y si bien aparecieron las memorias €tni-
cas suprimidas por las memorias nacionales, las memorias nacionales entraron a ser
redefinidas desde lo plural con posibilidades de generar 6rdenes colectivos menores.
Por eso en Quito, a la memoria indigena de Vargas, le pasé lo mismo que a la me-
moria campesina de Zapata, sentados en el poder habiendo destronado al déspota,

tuvieron que imponer un déspota que luego los redujo a su vieja condicion.

Las memorias se han construido poco a poco tratando de deconstruir el lugar de la
escision entre existencia colectiva y su reflexion historica, para reconstruirla. Asi, las
famélicas memorias nacionales y las emergentes y delirantes memorias étnicas entra-
ron en sintonia a velocidades insospechadas. De la noche a la mafiana todo cambiaba,
menos la forma de percibirse. Se han necesitado 10 afios después de las reformas cons-
titucionales para entender, de alguna manera, qué ha estado pasando. Nada podia ser

previsto, no hay leyes, “lo solido se desvanece en el aire”, lo cartesiano que subsiste

64 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

aun en los margenes de las transformaciones se impone revisado, pero las memorias
étnicas muestran su propia complejidad y las memorias nacionales su capacidad para
reorganizarse y darle nuevos sentidos a sus referentes. Ahora todas las memorias han
sido plurales, emerge en esos margenes la complejidad y la conciencia de que es pre-

ciso insistir en la construccion de un orden deseado.

La filosofia de la memoria no ha nacido en América Latina pero, en Europa, la cla-
sica esta siendo redefinida, se vuelve a Nietzsche, a Freud, a Marx y, COMo “‘maestros
de la sospecha”, son aplicadas a ellos todas las técnicas de la sospecha, haciendo real
la posibilidad de pensar la memoria como complejidad, como zona de los posibles, no
de las necesidades de las memorias sino de sus posibilidades.

La constructiva de la memoria colectiva se ancla en una paradoja sefialada por
Cerruti. “toda toma de conciencia produce zonas de sombra, y la sombra no sélo es
lo que esta afuera de la luz, sino que, menos visible atn, se produce en el corazén
mismo de lo que produce la luz. La relacion entre consciente e inconsciente cognitivo
se construye de manera recurrente y vicaria: a cada toma de conciencia corresponde
ya sea un nuevo conocimiento de las matrices constructivas de un conocimiento
adquirido precedentemente, ya sea la produccion de un nuevo inconsciente cogni-
tivo correspondiente a la no visibilidad de las matrices y de los mecanismos que la
han precedido al proceso de toma de conciencia. A cada aumento del conocimiento
corresponde un aumento e la ignorancia, y a los nuevos tipos de conocimiento co-

rresponden nuevos tipos de ignorancia.” (Cerruti en Waslawick 1994:42)
3.4. Reconstruccion generativa

La memoria colectiva parece funcionar como una forma de reconstruccion gene-
rativa, pues también se da que una historia patria puede tener versiones de un lugar
a otro. Ademas, aunque escrita, su transmisién es oral y no producto de una simple
memorizacion mecanica. Tal vez la disyuncion entre lo oral y lo escrito haya cum-
plido su papel diferenciador y clasificador de cierto orden, pero que no se realiza to-
talmente para analizar los procesos generativos de la memoria, sino para incorporar

en otros estudios una diferenciacion problemética para el historiador cuando incluyo

Carlos Viadimir Zambrano [ 65




Memoria colectiva y comunidad politica

los otros “primitivos”. “el soporte de la rememorizacion no se coloca ni en el nivel
superficial en el cual opera la memoria de la ‘palabra por palabra’, ni en el nivel de
las estructuras profundas descubiertas por los mit6logos... parece, en cambio, que la
funcion importante esta desarrollada por la dimensidn narrativa y por otras estructu-

ras que se atienen a los acontecimientos” (Goody 1977:34).

La reconstruccidn generativa tiene dos dimensiones importantes la terapéutica y

la retdrica.

Se tiende a pensar que la construccion de la memoria es un desorden, una crisis
de identidad. Que hay un vacio de memoria y que por lo tanto no hay nada que hacer
alli; sélo se puede pensar la memoria donde hay recuerdo. Se cree que donde hay
orden estéa todo y en el desorden no hay nada, si al caso una patologia de la identidad.
Como sefiala Bergson “en realidad hay mas contenido intelectual en las ideas de des-
orden y de nada, cuando representan algo, que en las de orden y de existencia, porque
implican varios 6rdenes, varias existencias, y, ademas un juego del espiritu que hace

juegos malabares inconcientemente con ellos.” (Bergson 1974:32).

La memoria en tanto narracion, puede encontrar fundamento en la retorica, pues
ella es la quinta operacién después de la inventio (encontrar algo que decir), /a dis-
positio (poner en orden lo encontrado), la elocutio (agregar el adorno a las palabras y
a las iméagenes), la actio (recitar el discurso, narrar la puesta en escena de la palabra

o su imagen), y, finalmente, la memoria mandare (recurrir a la memoria).

El vinculo de lo terapéutico y lo narrativo se da en los procesos de “recuperacion de

la memoria”. Se ejemplificard con Levy-Strauss:

“... que la mitologia del shaman no corresponda a una
realidad objetiva no interesa. La enferma cree en el mito y
pertenece a una sociedad que también cree en €l. Los es-
piritus tutelares y los espiritus malevolentes, los monstruos
sobrenaturales y los animales magicos, son todos parte de un

mismo sistema coherente en el que la concepcion nativa del

66 Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

universo se funda. La enferma acepta estos seres miticos o,
mas exactamente, no ha cuestionado nunca su existencia. Lo
que ella no acepta son los dolores incoherentes y arbitrarios
que son un elemento ajeno en su sistema, pero que el sha-
man, apelando al mito, los reintegrard en un conjunto en el
que todo tiene sentido.

... El Shamén provee a la enferma con un lenguaje, con el
que los estados psiquicos inexpresados y que de otro modo
hubieran sido inexpresables, pueden ser expresados. Y es la
transicion a esta expresion verbal... la que introduce el des-
encadenamiento fisiologico, es decir, la reorganizacion, en
una direccion favorable, del proceso a que la enferma esta
sujeta.” (Levy-Strauss 1974:172).

Carlos Viadimir Zambrano i 67







Memoria colectiva y comunidad politica

4. ESTRUCTURACION DE LA MEMORIA COLECTIVA

La memoria colectiva es una construccion cultural y politica de referentes colec-
tivos, en la que una comunidad apuesta a la imposicion de una particular légica de
pensamiento sobre unos hechos en apariencia remotos, desafiando las percepciones
que sobre lo mismo pueden tener otras colectividades, que se le enfrentan. Se hace
referencia a la manera reflexiva de operar sobre unos hechos y no sobre unas reali-
dades remotas porque estas Gltimas surgen de la construccién de esos hechos como
realidad-pensada-significante; las realidades colectivas de la memoria se fabrican en
la estructuracion de la memoria, sea como realidad efectiva o inventada, mediante

dos proceso: uno de formacién y otro de consolidacién.

La estructuracién, cualesquiera sea su producto, incide en las creencias y actua
sobre la voluntad colectiva, como expresion del conocimiento que a la manera berg-
soniana intuye los hechos, los operativiza y los comprende (Bergson 1997). La sig-
nificacién asignada a tales hechos por la comunidad politica, presume que, aunque
distantes en el tiempo y generalmente ajenos a ella, cooperaran en la apropiacion de
su presente y allanaran la participacion en su futuro. De la forma como se precise la
relacion hechos remotos actuales, inactuales y proactuales surgiré el sentido y la po-

tencia de la memoria en tanto produccion reflexiva cultural y politica.

Carlos Viadimir Zambrano l 69




Memoria colectiva y comunidad politica

El fin de la memoria colectiva es ser sometida estratégicamente y configurada en
un particular y legitimo horizonte de comunidad politica resignificada, sea nacional,
regional o étnica, para diferenciar y pluralizar los mundos simbolicos colectivos,
tanto en su internalidad como en su externalidad, es decir, en referencia a si mismos
y en referencia a los otros. Es, por lo tanto, fuente y parte para la generacion y pro-
duccion tanto de identidades como de diferencias colectivas, como de creencias y
costumbres, de tradiciones y de innovaciones. La memoria colectiva convoca a re-
flexionar, estrictu sensu, filosoficamente la experiencia colectiva como experiencia
histérica desde la complejidad de la relacion entre los schultzianos mundos de los
predecesores, de los contemporaneos y de los sucesores, como relacion constitutiva

de la produccion de realidades culturales y politicas (Schultz 1993:2035ss).

Se configura de esa manera nuestro objeto de reflexion en la accién misma de la
memoria colectiva, es decir, en la convergencia entre ella y la comunidad politica,
siendo este un campo difuso, complejo, fluido, azaroso, plural, multidimensional, en
el que se originan en su dindmica las nociones culturales del tiempo, se consolidan
las multiples memorias, se definen los pasados, se elaboran los recuerdos y los ol-
vidos, surgen los mitos, los rituales y las conmemoraciones, los monumentos y las
estatuas, los museos y los archivos, las regulaciones de los derechos y los deberes y
se construyen sus sentidos. Ese campo de acciones, de fuerzas y por lo tanto relacio-
nal y conflictivo, es la memoria territorialis, un espacio relacional, segun Bourdieu
(vid infra), en estrictu sensu, de estructuracion-desestructuracion de todas las ma-
nifestaciones de la memoria, el recuerdo, el olvido, el tiempo, la historia y la fiesta,
asi como sus orientaciones politicas como los milenarismos, los nacionalismos y los
etnicismos, en sus todas sus versiones sean integristas, revivalistas y recuperacio-

nistas.

Este capitulo se ordena en cinco partes: la primera es el campo de la memoria, la
segunda son las dindmicas de su estructuracion en si, la tercera son los procesos de
formacién de la memoria, la cuarta es la logica de nuestro modo de pensar la memo-
ria y, la quinta y ultima, las manifestaciones de la memoria colectiva seglin nuestra

fenomenologia constructivista.

70 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

4.1. Memoria territorialis

La noci6n de campo expresa un espacio abstracto, deliberadamente construido,
cuya finalidad es la de reproducir por la via del pensamiento las relaciones que se
dan en su especifica realidad concreta. La realidad no estd segmentada y separa-
da, como lo estan los conocimientos expertos sobre ella, lo cual es una paradoja,
pues pretendiendo leer la realidad no hacen sino ocultar su multidimensionalidad,
no puede haber un conocimiento econémico en si de la memoria, sin reconocer las
dimensiones sociales, culturales, politicas de €l. Es decir, sin considerar el mundo de
sus relaciones como el mundo a ser pensado. Esta es su realidad, pues la manera re-
lacional de su existencia, se extiende a la totalidad de los fendmenos humanos. Esta
relacion es de fuerzas que se oponen unas a otras entre una pluralidad de distintos,
generando confrontaciones y luchas de las que derivan los consensos colectivos.
Este posicionamiento, que es un método de las ciencias sociales, denominado mode-
lo de emergencia (Bourdieu 1997), sera un modo de pensar el lugar de la construc-
cion relacional de los referentes de la memoria. De esa manera, se sugiere nombrar

ese campo, como memoria territorialis.

La memoria territorialis es dicho campo. Con ello se sefiala el lugar de analisis y
el de produccion de los fendmenos internos y externos de la memoria. La memoria
territorialis es, en consecuencia, un campo relacional definido por la accion entre las
formas de la memoria y las comunidades politicas en que se instalan, es concebido
como accidn practica de la memoria para la estructuracion de referentes en la exis-
tencia colectiva, y la estructuracion como proceso de las luchas entre las memorias
hegemonicas y las disidentes (Gnecco 2000), que definen la temporalizacion de la
comunidad por la via de la actualizacion, en la que el filésofo es un agente més en
la relacion, junto con los historiadores, antropdlogos, funcionarios, politicos y acti-
vistas de la memoria, y la intelligentia de las comunidades politicas.

La cartesiana idea de memoria se resquebraja en la constructivista idea de memo-
ria colectiva, la memoria-cosa (monumento, documento, archivo, museo, historia,
mito, reloj, periodo, anciano) como realidad preestablecida, muta por memoria-pro-

duccién, memoria-construccién, memoria-posibilidad. Cuestionada asi, la memoria

Carlos Viadimir Zambrano ; 71




Memoria colectiva y comunidad politica

colectiva no es fatalidad de la comunidad, revestida de tradicion e inmutabilidad, se
percibe, en cambio, como devenir histérico. La memoria no es a priori de cualquier
proceso histdrico, es un a posteriori, en el que la idea de los 6rdenes recibidos deja
de ser la garantia del orden politico comunitario. La memoria como a priori esquil-
mo toda posibilidad emancipatoria, no permitié que surgiera lo nuevo como orden
susceptible de ser producido por las fuerzas del presente, por un nosotros actual, por
los agentes vivos de la historia, que no s6lo heredan memorias sino que las pueden

crear para producir un orden social diferente.

La memoria territorialis hace el tiempo y se instala en su propio tiempo, siendo la
gestora de su conveniente pasado, presente y futuro, como dimensiones de la actuali-
dad. El tiempo propiamente cultural, un tiempo singular, diferenciado y diverso, que
se manifiesta en los calendarios judios, mayas y julianos, puede ser explicado en sus
propias sincronias y diacronias, a la vez también en sus propias existencias culturales,
haciendo inteligibles, mas no necesariamente comprensibles, las construcciones cultu-
rales que la memoria colectiva ha hecho del tiempo, del conocimiento y de la historia.
La memoria colectiva cuestiona su estancia en la cronologia, por percibirla ahistorica;
crea la propia y se instala en ella como redefinicion de la historia y, en consecuencia,

como nueva comprension de la existencia colectiva para si misma, a modo de posibi-
lidad.

Es en el movimiento de la memoria territorialis, definida de cara al papel que
la memoria desempefia en relacion con los procesos de formacion de lo colectivo,
donde la memoria colectiva manifiesta toda su potencia y fuerza proyectiva en lo
cultural y lo politico. Es en esa relacion donde, adicionalmente, se configura su
mayor capacidad explicativa y es en el lugar desde el cual podemos responder los
interrogantes derivados de la emergencia contemporanea de las memorias en la bus-
queda de consolidar identidades y desde donde podemos explorar su papel en las di-
namicas culturales actuales. Nuestro mundo estd viviendo rapidas transformaciones
por lo que el cambio en si mismo se constituye en un objeto de reflexion filosofica
como de accidn politica. La memoria colectiva puede conducirnos a objetivarla, a
escindirla de su propia dinamica y de su sentido, si la observamos sélo como una

posibilidad de disposicion de olvidos y recuerdos. La memoria se desvanece si no

72 | Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

es puesta en relacion con otros. La filosofia clasica, medieval, renacentista, moderna
y posmoderna, coinciden en expresar la importancia de la memoria en el devenir,
desde distintos puntos de vista, aunque no se han puesto a pensarla desde las impli-
caciones filosoficas e historicas que tiene en la forma como el futuro se traduce en

nuevas formas de comunidad politica.
4.2. Actualizacion

Asi como el ritual actualiza el mito, la memoria actualiza unos hechos convirtién-
dolos en realidad. Lo que se actualiza se supone inactual, se supone latente, en cierta
forma virtual. Se concibe preexistente. En ese sentido actualizar no seria sino una
simple accién mecanica en la que lo pasado y lo futuro, en tanto latencias de cierta
memoria-cosa, son traidas al presente, para luego ser diluidos en él, nuevamente, sin
mas efecto en la sociedad que su mera representacion para la contemplacidn estética.
De ahi que la fiesta haya derivado de conmemoracién en espectaculo. Se requiere
del “nuevo ojo del observador” von foresteriano, de la deconstruccién derridiana,
del andlisis de la emergencia bourdieuana, de una arqueologia foucaultiana, de la
complejidad moriniana, para entender la memoria territorialis expresada en la fies-
ta, para comprender el hecho de que la actualizacién conlleva un sentido que se va
produciendo en el desenvolvimiento del vinculo entre memoria colectiva y comuni-
dad politica, que convierte los recuerdos en referentes, o mejor dicho, hace evidente
las luchas que se gestan para que surjan los recuerdos -que son también construccio-
nes- permitiendo entender como su lugar en précticas para la redefinicion reflexiva
de las comunidades politicas.

Lo inactual no es necesariamente un pasado, puede ser también un futuro o un
presente. Por lo tanto, revela la ambigiiedad de esas tres categorias, vale decir, su
falta de claridad para explicar lo actual o lo inactual en sus términos. Corolario de
ello, la memoria colectiva en tanto actualizacién no se agota en la comprensién de
su capacidad gestora del tiempo, requiere adicionalmente entenderla por su capa-
cidad de estructuracién del tiempo en la accién misma; es decir, desde la cualidad

basica de la memoria territorialis, que explica su conexion con la redefinicion de

Carlos Viadimir Zambrano i 73




Memoria colectiva y comunidad politica

las comunidades politicas, sin la cual ningtn sentido de la practica tendria sentido.
La estructuracion siempre es una posibilidad de la actualizacion de un posible entre
muchos posibles dados, posibles que como se dijo, a la vez, pueden ser del pasado,
del presente y del futuro. Esta sensacion de fluidez y de contingencia, estd marcando
la inestabilidad de nuestra cultura contemporanea, pues solo hasta ahora estamos en

disposicion de observarla, reconocerla y preverla.

Observarla a partir de la explosion de las memorias étnicas, nacionales y religio-
sas que se suceden por doquier en todo el globo: reconocerla como parte constitutiva
en toda sociedad en el tiempo, pasadas “civilizaciones desaparecidas”, presentes
“grupos indigenas”, virtuales “comunidades informacionales”, y preverla como po-
sibilidad y potencialidad. La disposicién a observar, reconocer y prever no €s un
problema de la memoria sino de las distintas formas de pensar la memoria. Por eso la
historia de la memoria no es la historia de su escolastica, ni la de su desenvolvimien-
to conceptual, sino la de su episteme, la cual nos revelaria los modos de pensarlay a
través de ellos, ser concientes de su consistencia fluida y relacional por doquier. Por
lo tanto, el hecho de que no se haya mirado como se ha debido mirar y de que atin
existen formas anteriores de pensamiento que la ocultan por distintas razones, no
s6lo por las del conocimiento, no es obstaculo para avanzar hacia su fenomenologia

- constructivista.

La memoria colectiva formalmente armoniosa, compacta, ahistorica, cierta se
diluye en una percepcién mas compleja; impide ser pensada como la condensacion
de un recuerdo, ni siquiera permite ser pensada a partir de la dialéctica de los re-
cuerdos y los olvidos como expresion diafana de su movimiento en que se funda-
mentan los esencialismos mas furiosos. Esos que hacen de la memoria la expresion
de la continuidad formal en el tiempo como sustancia de una comunidad politica,
cuya expresion manifiesta son las construcciones racistas de las identidades étnicas
y nacionales. La memoria es, pues, la metamorfosis misma, la transfiguracion del
recuerdo como pasado en accion del presente. La préctica como actualizacién que

deviene en su propia temporalizacion.

74 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

Qué es lo que se actualiza si no algo que suscita un interés. Interés algunas veces
consciente y otras inconsciente, que se hace manifiesto a lo largo de la accion de la
memoria. “interesarse, constituir cualquier realidad como centro de interés, significa
poner en marcha el movimiento de presentificacion-despresentificacion, actualiza-
cion-inactualizacidn, interés-desinterés, es decir, temporalizarse, hacer el tiempo, en
una relacion con el presente directamente percibido que nada tiene que ver con un
proyecto.” (Bourdieu 1999:276). De esta manera, la dindmica recuerdo-olvido se
revela transformada por una percepcion del tiempo, en el que simplemente sefialan
no los acontecimientos por recordarse u olvidarse, sino una sustancia que los hace
emerger engendrada en ellos como presente. Son las necesidades actuales de las
comunidades politicas por su insercion en el mundo de los contemporaneos, las que
determinan la concrecion de la memoria colectiva.

Asi, la inactualidad no es indiferencia, es todo lo contrario. La comunidad politica
siempre interesada construye su memoria colectiva por la carencia de indiferencia, en
una actividad que, como sefiala Husserl, es un propésito prereflexivo de un porvenir.
Cuasipresente dentro de lo visible con el mismo estatus de creencia en lo oculto y de
lo que se percibe directamente “el provenir inminente esta presente, como propiedad
de las cosas, hasta el punto de excluir la posibilidad de que no advenga. En lo que se
esta presente, es decir interesado (ausente, es por oposicion, indiferente), engloba las
anticipaciones y retrospecciones la pragmatta fenomenomenoldgico-constructivista
de la memoria. Como dice Bourdieu, lo que pretende la pre-ocupacion del sentido
practico, presencia anticipada a lo pretendido, es un provenir ya presente en el pre-
sente inmediato y no constituido como futuro.” (Bourdieu 1999:279)

Recuperar la memoria de un indigena sirve para legitimar un orden dentro de lo
indigena como aspecto de lo étnico, como dentro de la sociedad nacional en que lo
indigena estd inserto. La visibilizaciéon de la memoria indigena en lo nacional no es
la visibilizaci6n de lo indigena actualizado. Siguen produciéndose textos en que lo
indigena es una gloria pasada y no una contradiccion y problema del presente. La
gloria arabe en Espafia no es obstaculo para el rechazo a los moros, ni el reconoci-

miento indigena en Colombia y en el resto de América Latina, significa su reden-

Carlos Viadimir Zambrano | 75




Memoria colectiva y comunidad politica

cién, asi hayan Pifiacués colombianos, Vargas ecuatorianos, Herndndez mexicanos
y Reinagas Bolivianos.

4.3. Formacion

La formacion es entendida como la génesis fenomenoldgico-constructivista del re-
ferentes construens. Su estratigrafia, si llega a parecerse a eso, es solo expositiva, pues
en la formacion del referentes construens las formas son simultdneas y no lineales,
definen en cambio procesos de completez-incompletez diferenciados, es decir, mo-
mentos distintos de complicacion, en el sentido de “entrelazamiento extremo de las
inter-retroacciones” (Morin 1998:101).

Las formaciones y transformaciones de la memoria colectiva, vale decir, de los
referentes que se producen en su dindmica de estructuracion, plantean problemas
topologicos que hacen referencia a los palimpsestos, a los estratos de la memoria
evidentes ante nuestros 0jos en un monumento arqueologico, en los documentos de
un archivo, en las variaciones de una leyenda o un mito, en las periodizaciones de la
historia, en las cronologias paleontoldgicas que se descubren en las sinuosidades de
una montafia. Las topologias estan fundadas en la duracion y en la continuidad que le
dan coherencia a la memoria como expresion de lo pasado, pero que como ya se ha
dicho, hacen abstraccién contundente y evidente del sujeto presente. Asi, el sujeto es
subjectus dominae ad infinitum, no es duefio de su temporalidad, ni de su historia y
nunca jamas podra serlo; su desideratum es ser prisionero perenne de la temporalidad
de los otros, de las actualizaciones ajenas, que son impuestas por quienes se erigen en
los legitimos hacedores de la historia usurpando las potencias emancipantes e histo-
ricas de toda actualizacién transformadora de la memoria. Asi, el sujeto es exclusion

pura en si, es un marginado foto coelo en su internalidad y externalidad.

En el seno del problema topoldgico de la construccion de referentes, los origenes,
las tradiciones y los fundamentos poco importan como continuidad del tiempo, pues
aunque un referente se realice por primera vez no pierde su calidad historica, asi sea

provisional o circunstancial, o sea una repeticién o una emulacion, pues siempre sera

76 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

una presentificiacion; aun cuando esté revestido de formas arcaicas ha sido reactuali-

zado en forma de memoria emancipans.

En el proceso de recuperacion cultural de la memoria entre los yanaconas del
Macizo Colombiano, un profesor indigena monolingiie (espafiol) les estaba ense-
fiando a hablar Péez, después ellos intentaron hablar quechua, por tltimo contrata-
ron profesores de inglés. Esta aparente esquizofrenia es memoria vital en tanto la
busqueda de un referente identitario es vital en tanto recurre y dispone de todas las
posibilidades existentes que le den sentido a su existencia colectiva, aunque parez-
can incoherentes. Es una accion reflexiva porque la seleccién de fendmenos, que es
colectiva, define de manera sensata el mecanismo que los hace ser, que en el fondo,
es la busqueda de una identidad bajo la forma lingiiistica.

En el centro de México, los nahuas de Chilacachapa, conmemoran un 8 de octu-
bre la fiesta de independencia del 16 de septiembre, optando por un torero, Ponciano
Diaz, y no por el cura Hidalgo, como referente del paso de la identidad étnica a la
identidad nacional indigena de ese grupo. ;Por qué no fue restituida la épica de la
conquista para ser reconocidos en ello por los referentes nacionales? Porque en el
fondo, ese no era su interés y la alteracién de los referentes, significaba su coheren-
cia con los tiempos desde su si mismo transformado e hiper actualizado a lo largo de
500 afios. No hay entropia en ello.

La entropia surge es en los modos de pensar y no en las realidades que parece
van a una velocidad distinta. El referente no se confunde con su emision; la que se
confunde es la observacion segiin el lugar desde donde se observe. Asi, se requiere
un punto de vista del observador distinto que interpele estas aparentes incoherencias
y las incorpore en una observacion pluralizada y diversificada, de tal manera que el
entorno representado no sea escenario de confusion sino de tensién entre las fuerzas
que producen la memoria colectiva, mientras esta actua en la transformacion de los
modos de pensar y de actuar.

Pues toda accién en la comunidad procura la redefinicion de su existencia, no

de los referentes existentes, generando una axiologia distinta. La jerarquizacion de

Carlos Viadimir Zambrano | 77




Memoria colectiva y comunidad politica

los valores se redefinen en la memoria. Asi como nada es original, tampoco nada es
trivial, todo significa como totalidad pluralizada, amorfa, constructiva, significante.
También los espacios en los que se produce el sentido de la memoria son difusos.
De hecho, es importante un taller de nifios de la comunidad sobre la carretera, o una
conversacion espontdnea en el bus, todo hace los referentes construens, todo forma
la presentificacion y suscita la actualizacion en si y para si de la memoria. No hace
falta el “espiritu de la memoria”, ni el recuerdo que la conserva, la recupera y la
propaga en si y porque si, como un imponderable. Asi, en la memoria, por la via de
la valoracion, se recupera lo que no se sabia a la par de lo que estaba latente, como
mirada sobre si mismo y como deseo del si mismo. Lo que no se sabia se recupera
porque sin mas es nuevo, actual y activo aunque la creencia en €l lo pueda revestir de
pasado, de presente o de futuro. Los referentes construens son capaces de desplazar
a los sujetos de su sentido de anterioridad, para hacerlos sujetos de la actualidad,
procedimiento en que la conciencia es bastante lenta para darse cuenta de ello, a
pesar de que opera en esa logica, por eso pueden haber acumulaciones y referencias
significativas que se producen en un segundo.

La formacién de la memoria bajo los anteriores supuestos, nos permite introducir
tres ambitos de formacién posibles. La formacion que produce la asociacion entre
referentes, que llamaremos memoria asociada, la memoria derivada que es una re-
lacidn entre sujetos, objetos y conceptos, y una memoria agregada, que involucra
lo que hasta ahora hemos llamado productos de la memoria, como el museo, donde

ella es corporizada.
4.3.1. Memoria asociada

La memoria asociada es una memoria colateral, producida por la asociacion entre
referentes, es formada por referentes que forman parte de un mismo grupo. Por ejem-
plo, el caso de hablar Paez, quechua o ingles. O en otros grupos que dicen provenir
de incas, toltecas, mexicas, etc. Por eso la memoria asociada permite que todo sea in-
corporado, que nada sea indiferente. El espacio de construccion no es ubicuo, pues es
determinado por la sintesis de las multiples y complejas asociaciones, lo que uno no

puede garantizar es de dénde salgan los referentes. No existe una memoria colectiva

78 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

sin localizacion, ni espacios de ella indiferentes a todo lo que aparezca y esto es parte

de su formacion y no de su estructuracion.

Las reglas de formacion de la memoria son reacias a los valores, toman lo bueno
y lo malo y lo confunden, cogen lo distinto y lo idéntico y lo transforman, son reduc-
tibles al contexto como piensa la antropologia, es una cuestion transcultural aunque
con contenidos formales definidos por la misma cultura, por ejemplo, las monedas
conmemorativas mexicanas que en 1986 acufiaron las imagenes de Zapata, Madero,
Villay Carranza, que de otra manera no se podrian juntar, excepto para explicar que
fueron enemigos en la revolucion mexicana. La formacién de la memoria asociada
es transcontextual, se apropia de lo local y lo global: hoy los indios colombianos van
al Ecuador a aprender a hacer movilizaciones aqui y los espafioles ven en Marcos el
paradigma lascasiano de su conciencia, que oculta la posibilidad de un ser nuevo que
emerja para mostrar como Telefonica y el Banco Santander, expolian los ahorros de

Am¢rica para transferirlo al bienestar que les permite estar en Europa.

La memoria asociativa no es axioldgica, o mejor su axiologia es la de todo vale,
todo importa, “nada es ajeno a mi ser humano”, porque en si misma, si bien aspira a
producir una homogeneidad, no define un sistema homogéneo para su seleccién. En
funcion de lo que aparezca, puede tomar de aqui y alli, de los pasados de unos y de
otros, puede sacar de un continente o de otro, de negros o de blancos, de japoneses
como de congoleses, de hace siglos o de un libro de literatura, es asociacion pura, es
reflexividad pura, es pensamiento total en formacién y adecuacién en funcién de varia-
bles exteriores. Deleuze, citando a Foucault, pone el ejemplo de c6mo “un joven negro
pasa constantemente de un sistema black english a un sistema americano estandar, y a
la inversa.” (Deleuze 1987:31).

La memoria asociada es la mejor expresion de la memoria compleja de los refe-
rentes construens, es transversal, no es horizontal, no es vertical, tampoco es dialo-
gica, es pluridialogica y, sin embargo, es sensata y la sensatez es anhelo realizado.
La memoria asociada es la forma primitiva de formacion del referente que se ex-

pone como colateral en la posibilidad de descubrir reglas de relacidn, transforma-

Carlos Viadimir Zambrano I 79




Memoria colectiva y comunidad politica

cién, contagio, desplazamiento en un mismo nivel de asociacion, que muestra a la
memoria como un medio de dispersion y difusion, no homogéneo, azaroso € inesta-
ble. Pero, ;Por qué no estalla y por qué no se disuelve la permanente capacidad de
asociacion? Por la regulacion interna del referente construens, que nunca pierde el
sentido. Si la gente busca recuperar un idioma, asi sea el tamil o el aino, que puede
ser puesto como su realidad lingiiistica, es, entonces, en la coherencia del referente y
no en el hecho de pensar como un quechua va a ponerse a hablar taino. Pero con toda
seguridad la colectividad, de surgir una idea de estas, se opondré hasta no determinar
sus multiples aristas regulando, sin necesidad de conocimiento experto, la compleji-
dad interna, porque cada forma, de todas maneras, estd relacionada con el referentes
construens y son puestas en juego por el sentido. Asi, el referente construens en la
memoria asociada, puede ser percibido en un segundo, aunque para definirlo pasen
mil afios cronoldgicos, puede instalarse en un instante, en el mismo segundo. Esa es

su regla sus impredecibles presencias una vez es enunciado.
4.3.2. Memoria derivada

La idea de pueblo es un referente colectivo, pero qué es pueblo. “No somos in-
digenas, somos un pueblo” trastoca el referente e impulsa a la comunidad a serlo,
a disponer de multiples asociaciones para realizar su idea de pueblo, que, en esa
misma idea, hace consciente la contradiccion entre lo que se quiere y lo que se es.
La primera intencion es buscar en el origen la respuesta, pero es una respuesta que
debe hallarse en la construccion del presente de la comunidad politica. Qué éramos,
qué somos, qué seremos, que no es verdadero ni falso, es verdad cruda que devela el
que el no saber qué se es, es ya un saber qué se es y qué se esta en, es un fendomeno

construens.

La forma de la memoria derivada es la parte de la estructuracion que manifiesta
la estructura nascendi, pero que es fendomeno tipico de formacién. Es poco definible,
cadtica (en el sentido de principio y no de desorden) y desordenada (en el sentido de
discontinua). Es la formacién de esta memoria la que da sentido de regularidad a los

hechos de la memoria colectiva en construccion.

80 [ Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

La memoria derivada es una relacion de los referentes con los sujetos, sus obje-
tos y sus conceptos. Es correlativa pues tiene funciones derivadas de los referentes
construens. Por ejemplo, al sefialar que Pedro Ifiampuez fue el fundador, remite a un
autor. Un vestigio arqueologico, una punta de proyectil, también pero en un sentido
distinto del guerrero que la uso o de su constructor, pero todo a la vez, una frase a
un héroe, un documento a una lucha, etc., es una derivacion del referente que es na-
rrada, en donde lo correlativo indica que puede significar algo distinto a lo que fue,
por eso es derivada. Por ejemplo, la apropiacion de un etnénimo de un pueblo, que
fue impuesta o decidida colectivamente, deriva en formas de narracion con ese etné-
nimo, asi la comprension derive en otra cosa. El término yanacona no es un nombre
¢tnico, sino una clase social del incario, pero al convertirse en nombre étnico, la

gente yanacona, dice que su pueblo es reflejo de la pluralidad.

El espacio de lo derivado es la latencia y la ubicuidad, en lo asociado los referen-
tes son los ubicuos y el espacio esta determinado por las asociaciones, en este sucede
una inversion, porque en este momento el referente esta a la deriva, pues es apro-
piado por la gente en un proceso de significacion colectivo nuevo y ptblico. Cada
quien hace una interpretacion del referente como quiere, por lo tanto es una forma
de transito hacia su definicion y delimitacién, muy interesante. La derivacion de los
referentes hacia los sujetos que lo producen, es en religion un proceso de reificacion,
de ahi su caracter de invertido, en el que lo producido por lo hombres comienza a
adquirir voluntad en si y a determinarlos, es decir, muestra cémo las funciones del
sujeto, de los objetos y de los conceptos son derivadas de ¢él. Tomar el nombre de
yanaconas, los hace yanaconas y comienzan a operar para construir referentes cada
vez mas yanaconas, la invencion del primer momento muté a ser realidad determi-

nante de la experiencia colectiva.

La memoria derivada genera los emplazamientos de los sujetos, de las cosas y de
los conceptos y les asigna un lugar, la narracion no sélo relata sino que ubica, genera
posiciones en la colectividad. Esta es la pragmatica de los referentes construens de
la memoria, porque conduce a la construccién de la memoria corporalens, potens,

territoriales y sensus.

Carlos Viadimir Zambrano t 81




Memoria colectiva y comunidad politica

4.3.3. Memoria agregada

La memoria agregada es 1la memoria complementaria de los referentes construes,
son la casa para que él se encierre y no se disperse, es expresion de su poder, de la
memoria potens, pero también de su encierro. Ya hemos dicho porque los edificios
de algunos museos son expandpticos de seres, y ahora son panopticos de la memo-
ria. La memoria agregada es institucional, con su propia légica y procedimientos
totalmente regulados y administrados, una forma que escinde, que lleva la genealo-
gia de los referentes a esconderla dentro de su exposicion estética, que hace del refe-
rente un recuerdo estetizado, pero bien controlado bajo la forma de contratos, cartas,
guiones, registros, inventarios, con especialistas que son los que conservan las cosas
que refieren al pasado. Estas nuevas formas no se dan sin la memoria agregada. Asi,
el historiador, el antropdlogo, el arquedlogo, son agregados de la memoria, mientras
el filosofo por omision estd por fuera. Esta memoria agregada descansa en la com-
plementariedad con las memorias asociadas y derivadas, que impide estar en los

lugares equivocados. A una fiesta no se va a leer ni a una biblioteca a bailar.

La dimension de la complementariedad, basada en la institucion opera reitera-
damente, se funda en la repeticion, pues sdlo es repetido aquello en lo que no hay
origen ni trivializacion. La repeticion es reactualizar, volver a comenzar, aunque €s
posible que como repeticion sea volver ritualmente a los origenes como en las expre-
siones rituales. No es el comienzo en si, sino reactualizacion presentificacion, es su-
mun de sentido en la existencia colectiva, que vuelve a ser reacomodado, criticado,
explicitado, etc. La repeticion es parte de la dindmica del referentes construens que
se construye a si mismo en forma de recuerdo estetizado. La repeticion es decorada,
opera con ella la conversion estética de la memoria sensus, que puede ser evocada
por las voces trémulas de las musas, hijas de Mnemosina, ya no como tales, sino

como ninfas espléndidas, carne propia de la memoria, para ser exhibida.

Aparece asi, el referente constituido como estética y la memoria como pasado,
para parad6jicamente no caer en la sentencia, de que el que no recuerda su pasado
esta condenado a repetirlo, para no seguir su condena. Lo que el referente expresa

pues es su naturaleza emancipatoria bajo la estética del recuerdo. Sita al poeta no

82 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

como hacedor de la historia, sino como maquilador y artifice de la construccion
estética de la emancipacion del referente, otorgando su propia internalidad de la
memoria que es la potencia de repetirlo, incluso alterado, pues siempre se define con
algo del mismo nivel que él, con algo que le concierne a su sentido. La fiesta patria,
la bandera, un himno, el ritual, la musica, el desfile, el espectaculo, la exposicién.

En suma, el arte.

La memoria colectiva es repeticion, como se dijo, aunque lo que se repite sea otra
cosa, puede ser extraflamente semejante y casi idéntica a él. Por ejemplo las virgenes
remanecidas, por ejemplo las fiestas de recuperacion de territorios, por ejemplo el acto

canibal, la reindigenizacion yanacona y las fiestas patrias de Chilacachapa.

La estructuracion es una relacion de fuerzas de poder, es la memoria en relacién con
el afuera, con la redefinicion de las comunidades politicas. Pasemos pues a analizar la

dinamica de estructuracion.
4.4. Dindmica

Deleuze sefiala que: “la fuerza nunca esta en singular, su caracteristica fundamental
es estar en relacion con otras fuerzas, de suerte que toda fuerza ya es una relacion, es
decir poder: la fuerza no tiene otro objeto ni sujeto que la fuerza.” (Deleuze 1987:99).
Asi, las dindmicas de la memoria vuelven a poner de manifiesto la crisis de la memoria
escolastica que lleva a concebir la manifestacion de la dindmica de la memoria en la
acumulacion y en la administracion de lo acumulado. Las fuerzas de la memoria, las
de las memorias en pugna, constituyen una accién sobre las acciones: incitan, indu-
cen, desvian, facilitan, dificultan, amplian, limitan, hacen méas o menos probable la
existencia colectiva. (cft. /bid.) En ese sentido la dindmica puede o no producir las
formaciones de las que ya hablamos, en la que la memoria agregada es una posibilidad
que surge de la dindmica misma de su memoria, como complementariedad y no como
finalidad. La necesidad de recuperar la memoria puede derivar en la construccién de
un museo, pero sélo la idea de pensarlo ya induce a otras acciones. La memoria no se

resuelve en lo agregado.

Carlos Viadimir Zambrano [ 83



Memoria colectiva y comunidad politica

Los referentes construens son fuerza accionada, fuerza puesta en accidn, que
forma la dinamica de la memoria actuando sobre acciones eventuales o actuales,
futuras o presentes, inactuales o pasadas, existentes o inexistentes. En perspectiva
dinamica, la memoria colectiva es un conjunto de acciones sobre acciones posibles,
interpretaciones multiples de la necesidad de accion. La relacion de fuerzas adquie-
re valor en la distribucién del espacio de la memoria (guarda, conserva, archiva,
expone), en el ordenamiento del tiempo (programa, cronometra), en la redefinicion
de la comunidad politica (crea sentido, inventa), en la memoria misma (construye

referentes construens) y en la existencia colectiva (activa el sentido historico)

Corolario de lo anterior se puede sostener que son dables una memoria estruc-
turando, una memoria estructurante y una memoria estructurable. Las tres delinean
la perspectiva constructivista de la dinamica de la memoria colectiva, como posi-
bilidades reales de la memoria que expliquen su comportamiento y su movimiento,
derivado de las fuerzas que lo producen, constituyéndose las tres en expresiones

emancipans de la memoria.
4.4.1. Memoria estructurando

La memoria estructurando vive el tiempo, no es adindmica, y permite observar
los incrementos de la accidén que una estructura fija, impide observar. Hace evidente,
por ejemplo, al considerar un monumento, sus cambios formales o la redefinicion
de sus sentidos, también los cambios de lugar. Por ejemplo, la movilizacion de esta-
tuas 0 monumentos de un sitio a otro, son expresiones de la dinamica estructurando
de la memoria. Por simple inspeccion, corresponde esta memoria a la 16gica del
movimiento de lo mds estable y atin actuando en las tres formas de la formacion de
la memoria, se hace mas evidente en la memoria agregada. Asi pues, la memoria
estructurando niega la posibilidad de una memoria estructurada. La memoria estruc-

turada, seria una memoria muerta, una no-memoria desde esta vision dindmica.

84 | Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

4.4.2. Memoria estructurante

La memoria estructurante es una memoria en movimiento constructivo. Expone
la accion misma de la memoria colectiva en relacion con los procesos de construc-
cion de comunidades politicas. Una memoria estructurante es aquella en la que los
sujetos colectivos no sélo han decidido pensarla sino actuar sobre todos los planes
de su realidad social. Desde un proceso de deliberacién hasta la construccién de un
museo, son expresiones de la memoria estructurante. Es la fuerza en pugna sobre lo
inestable de la memoria derivada, actia sobre los sujetos, las cosas y las acciones

asignandoles una posicion en la existencia colectiva. Es una memoria que da lugar.
4.4.3. Memoria estructurable

Lamemoria estructurable es otra capa de sedimentos que se forman paralelamente
a la accion de la memoria en la colectividad, como probabilidad absoluta en aparien-
cia. Se inscribe més directamente a la memoria asociada por estar en situacion de
captar todo lo posible. A su vez, refleja los resultados impohderables de la memoria
sobre la redefinicion de la comunidad politica, de tal manera que la memoria estruc-
turable es un azar de posibilidades. Es la que brinda la capacidad de observar que
no sélo el futuro teje incertidumbres, sino como presente es incertidumbre y revela
el proceso como resultado de unas posibilidades arbitrarias que modelan el sentido
de continuidad pero que pudieron ser otras, relativizandolo. Es en esta percepcion
donde lo siempre-posible se va determinando por el segundo en el que una practica
tradicional frente a una nueva circunstancia devela el signo de la nueva costumbre.

Es el proceso de gestacion, no la génesis de la memoria.
4.4.4. Génesis y estructuracion

La relacion entre memoria colectiva y comunidades politicas es interrogada en dos
sentidos: *“;qué significa la dindmica de estructuracion de la memoria como forma de
accion para la autodeterminacién colectiva? y ;cémo se forman las capacidades de la
memoria para actuar en la redefinicion de la comunidad politica? La primera pregunta

apunta a determinar el lugar de la estructuracién de la memoria en la construccién deli-

Carlos Viadimir Zambrano ! 85



Memoria colectiva y comunidad politica

berada y reflexiva del orden social, por parte de la comunidad misma, o sea, el sentido
de la memoria en la redefinicion de las comunidades politicas. La segunda, a la génesis
de las capacidades de las fuerzas, es decir, a la génesis de su poder de accién -real y
efectivo- en la redefinicion de las comunidades politicas, para conducir efectivamente
los procesos sociales.

La génesis de la memoria deriva de un complejo resultado de la emergencia de
la interaccion colectiva de todas las memorias -internas y externas- en un momen-
to dado. Es singular a los hechos que configuran la memoria, pues una costumbre
puede ser posterior al surgimiento de una historia o de un mito. O, a su vez, puede
esta ser anterior a otro. Lo que si es un hecho, es que la primera ritualizacion de la
memoria colectiva serd la sintesis de los tiempos de la génesis no como explicacion

de origen, sino como emergencia de la estructuracion de la memoria en el presente.

La estructuraciéon de la memoria en la memoria colectiva y en la comunidad po-
litica es el proceso, siempre ambiguo, indeterminado de acciones que conducen a
percibir los referentes construens, como naturales de la comunidad politica. Por lo
tanto, la estructuracién es polifonica, multitemporal, diversa y plural que, a partir de
las diversas fuerzas puestas en accion, trata de organizarlas. Desarrolla una capaci-
dad de autoconcentramiento para la regulacion y de autonomia para la libertad co-
lectiva, formando nuevos comportamientos colectivos, esclareciéndolos sea a través
de narraciones o de imagenes, es decir, de referentes. Sin embargo, este panorama
abierto devela un gran problema pues si la memoria es s6lo posibilidad y probabi-
lidad que acciona ;entonces la memoria que todos conocemos es una ilusion que
nos hace seres sin memoria? O, por el contrario ¢nos hace seres memoria para la
memoria? o simplemente ¢nos hace sujetos de una simultaneidad siempre presente y
en transformacion permanente? Queda pues suspendida en su vigencia la necesidad
de una filosofia que indague sobre la memoria en si, sobre los comportamientos de
la accion colectiva generados por la memoria y sobre el poder de la memoria y su
capacidad para transmutar las cosas presentes.

86 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

4.5. Logica

“La memoria aparece como natural, es decir solo se hace inteligible, en la medida
que aparece racional, esto es en la medida en que sus procesos se ven como proce-
sos de pensamiento” (Peirce 1978:135). Dos elementos se deducen de esta maxima
peirciana sobre la memoria, el primero conduce a su logica, el segundo explicita el
fundamento racional y reflexivo de toda memoria, ain cuando tenga implicacio-
nes sicoldgicas. Aqui hemos tratado de realzar su caracter racional que la filosofia
tradicional habia dejado en el olvido. Nos detendremos un momento para exponer
el punto de vista al respecto, para luego seguir en la logica de la memoria como la

hemos presentado.

Para Hegel, la memoria es parte del espiritu subjetivo, en tanto es una parte de
su psicologia. Construye una de las formas de la representacién y es parte del es-
piritu tedrico y no del practico. Pero al concebirla como expresion reflexiva de las
estructuras materiales, en relacion con la existencia colectiva, la memoria expresa
una racionalidad de la sociedad, que consiste en darse un lugar objetivo y concreto
en el mundo, no un lugar subjetivo. La dicotomia hegeliana de los espiritus objetivo
y subjetivo ha derivado en una relacién que expresa su propia realidad tipica, que da
cuenta de la accion practica como accion historica racional y reflexiva, para coadyu-
var a la redefinicion de las comunidades politicas.

El fundamento légico del modo de pensar la memoria colectiva, desde la légica
de la estructuracion de la memoria, es “una idea simple, primero; una idea relativa-
ordinaria segundo; y una forma simple de combinacién de una unién directa de dos
ideas, pero que no es susceptible ella misma de reduccién a una pareja de parejas,
sino implicando la idea expresada, tercero” (Peirce 1978:104)

La primeridad es el estado vivo de la representacion, no son los hechos mismos
sino la representacion de ellos, en su expresion mas libre y espontanea. Es lo que
es, sin consideracién a ninguna otra cosa. Es el sentimiento de pasado, puramente

cualitativo presente en la inanalizada presencia. Es su propia presencialidad.

Carlos Viadimir Zambrano i 87




Memoria colectiva y comunidad politica

La secundidad es lo aplicable tal como es en tanto oportunidad que puede y que
hace, que tiene poder y que conquista. No es la sensibilidad ingenua de la presencia-
lidad de la primeridad, pues se ignoran. En principio ni memoria ni comunidad po-
litica se reconocen. Es la aplicacion sobre la memoria segun peierce. Es lo aplicable
a lo que es tal como es, pero sin consideracion a nada que medie entre ellas. Como
ignora a la primera es una relacién de lucha, como el surgimiento de la otredad.
Constituye el universo de choque, el espacio de luchas, la sede formal de la relacion.
Sensacion de esfuerzo/resistencia. Es el aspecto de existencia en su aspecto brutal
de obstaculo a la voluntad. Sin consideracion de ninguna ley de accion con lo que
es el derecho no la costumbre un buen exponente. La comunidad pre-existente, las

personificaciones y los actores concretos.

La terceridad es la categoria cuya irreductibilidad se define frente a las categorias
de presencia y oposicion. Es la categoria bajo la que se recogen todos los fendmenos
descriptibles como <terceros™>, en los que se detecta la mediacion. La mediacion es
autonomia, como matriz de las pluralidades pensables. Es “la racionalidad razona-

ble” (Pierce 1978:35). Lo cual la constituye en un fendmeno de significacion.

La logica de la estructuracion de la memoria colectiva es una légica fenomenol6-
gica-constructivista que revela la pragmdtica de 1a memoria, en la terceridad peircia-
na. En esa logica la memoria es la primeridad, la comunidad politica la secundidad
y la redefinicion la terceridad. Por lo tanto, las representaciones de la memoria son
su primeridad, las estructuras sociales objetivas su secundidad y las practicas his-
toricas su terceridad (vid infra). Se expresa la ldgica del movimiento en un tiempo
culturalmente construido que es la primeridad, en un espacio social concreto que es
su secundidad, y en las relaciones sociales efectivas que son su terceridad. Hallamos
pues una perfecta adequatio rei et intellectus para expresar nuestro objetivo que, de
manera reiterada, es la relacion memoria colectiva-comunidad politica, en el que la

terceridad es la relacion, la primeridad la memoria y la secundidad la comunidad.

En las formas de pensar la memoria en relacion con la accion la logica de la me-
moria se establece en tres partes igualmente. La primeridad es la memoria conservans,

la secundidad es la memoria emancipans y la terceridad es la memoria territorialis.

88 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

Bajo esta forma se expresan las manifestaciones de la conservacion que es presencia,
pues asi es como generalmente se encuentra, la liberacién de la fuerzas emancipans,
constituye la fenomenologia de las resistencias y de las necesidades complejas de los
sujetos que construyen sus referentes. El espacio de esa confrontacion es el campo,
memoria territorialis, en que se expresan todas las tensiones que conducen, a partir
de la produccion de referentes, a la redefinicion de las comunidades politicas. En ella
se despliegan todas las estrategias de accion y reaccion de las memorias conservans y

emancipans.

No interesa demostrar que esta logica procede en la formacién y en la dindmica,
pues se trataria de reducir la complejidad a la estructura 16gica del discurso filos6-
fico. Interesa, por el contrario, adentrarnos en un nivel mayor de complejidad que
dé cuenta de la memoria colectiva en sus multiples procesos. Esta estrategia simple-
mente nos ahorra espacio para la explicacion de los contenidos de las formas de la

memoria colectiva que se expondran en el apartado siguiente (vid infra).

En la problematica de la memoria (vid. cap. 2), sefialamos tres problemas que se
relacionan directamente con las transformaciones de la memoria y con su estruc-
turacion. El tiempo es la primeridad, el espacio es la secundidad y la alteracion es
la terceridad. Pero todas ellas son una primeridad de la transformacién, las formas
identitarias y politicas que se expresan son su secundidad y la terceridad es la expe-
riencia colectiva que se asume historica. En la primeridad del tiempo aparecen los
cambios de percepcion e interpretacion pues asi como los referentes de la memoria
cambian, los codigos interpretativos también. Ellos son reflejo de un cambio que
incluso define la conduccién de la memoria, la redefinicion de los sujetos y la or-
ganizacion cultural y politica de la memoria. Asi, las representaciones estan siendo
alteradas y los sentidos de duracion y permanencia también, coadyuvando a que las
acciones y las estrategias se redefinan. Esta condicion de la transformacién expresa-

da como problematica es una realidad compleja y sustancia de la primeridad.

Ahora bien, las expresiones de las memorias colectivas, en las comunidades po-
liticas se observan a través de dos dimensiones complementarias, las politicas de la

identidad y las politicas de la diversidad. Las politicas de la identidad son politicas

Carlos Viadimir Zambrano ! 89



Memoria colectiva y comunidad politica

que procuran reafirmar a las personas en un mismo sentido de comunidad mediante
la redefinicion de las relaciones sociales, las politicas de la memoria y las politicas
del reconocimiento de los otros. Las politicas de la diversidad son aquellas que inci-
den sobre los héabitos, comportamientos y costumbres politicas que se hacen plura-
listas y tolerantes. De esa manera, constituimos la secundidad que es coherente con

la esencia misma de una comunidad politica.

Asi pues la alteracion es la terceridad. Por eso se ha insistido en una filosofia
que dé cuenta de los procesos de transformacién y se ligue a la redefinicion de las
comunidades politicas, como evento de generacion de la alteridad. (Es posible ser
otro siendo si mismo? ;Cémo puedo explicar mis cambios individuales en la dia-
cronia? ;Puedo trazar una analogia entre esos cambios y los que pueden suceder
en una colectividad? Las respuestas a ello estan en Morin en Pensar Europa, pero
también estan en los rituales de apropiacion territorial. Es una idea comun que una
vez desaparecidos los pueblos de indios en el siglo XIX, o incluso en el siglo XX los
resguardos, desaparecieron con ellos sus habitantes indios. Con esa idea recorrimos
el Macizo Colombiano esperando no encontrarlos. Sin embargo, en este instante se
puede decir que esa apreciacion historica y bien documentada, se revela como fal-
sa. Muchas personas de los llamados indios no desaparecieron, se replegaron a los
montes, es decir a la veredas de los municipios y alli se han reproducido en silencio.
Una cosa es haber salido de la parte urbana del poblado, otra desaparecer. Este es un
cambio accidental, es un fendmeno de alteracion. Pero las alteraciones a que hace-

mos referencia son cambios de cualidad.

De esta manera nuestra definiciéon de memoria se hace manifiesta como el proceso
racional de construccion de referentes, que le permiten a una comunidad apropiarse
historicamente de su destino. Esa actualidad si bien les permite relacionarse con los
predecesores y los sucesores, lo cual es garantia sélo de determinadas percepciones
de continuidad, se realiza exclusivamente resolviendo las contradicciones y conflic-
tos con quienes nos rodean, es decir, con nuestros contemporaneos. Sin embargo, se
puede decir que la formacion de un ancestro lo trae del mundo de los predecesores

al de los contemporaneos, actualizandolo.

90 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y conumidad politica

4.6. Formas

A través de la dinamica de la memoria colectiva aparecen las formas de las me-
morias assimilantis, potentis, sensus y corporalis. En estas formas estan la totalidad
de las determinaciones de la memoria y, por lo tanto, expresan todos los fenémenos
de la memoria colectiva. Su importancia radica en ello, pues si bien hasta ahora se
ha hecho gala del constructivismo de la memoria y en la fenomenologia de los pro-
cesos de construccion, estas memorias son el lugar para una fenomenologia pura de
las cosas. Con ello se constituye el orden de la memoria colectiva y el orden de las
politicas que ella conlleva.

Finalizamos con la légica de la forma, que es la logica del orden de la reflexion
filosofica. El orden aqui propuesto es totalidad pensada y actuante, de manera rela-

cional y simultanea, segun el referente que se ponga en juego.
4.6.1. Memoria assimilantis

La memoria assimilantis es una forma de la memoria basada en la asimilacion,
que producen las creencias, las percepciones y las representaciones que creemos nos
identifican. Estd referida en términos de semejanza y diferencia. Es, por lo tanto, la
memoria que genera alteridades e identidades, diferenciaciones que enriquecen las
dindmicas de la diversidad. Por ser actuante, las formas de asimilacion de la diver-
sidad se hacen bajo estrategias o acciones pluralistas. Es en cierta forma politica, lo
que permite diferenciarla de las formas de poder.

La memoria assimilantis es la memoria que adquiere formas politicas, como por

ejemplo, los procesos de indigenizacion o reindigenizacion, la nacionalizacién de una

identidad, la yanaconizacidn.

Carlos Viadimir Zambrano | 91



Memoria colectiva y comunidad politica

4.6.2. Memoria potens

Es una facultad cuya fuerza construye un poder, no una politica. Es mas que ac-
cidn-interaccidn. Si la memoria assimilantis es politica, esta seria una memoria de
lo juridico. Todas las expresiones colectivas tienen potens, cuya vitalidad solo es de-
mostrable en relacion con otros. La memoria potens atraviesa todas las actividades
de la sociedad.

4.6.3. Memoria sensus

La memoria sensus es la memoria de la emocionalidad. Es la dimension sicoldgi-
ca. Una memoria sensus es manipulable, puede derivar en movimientos nacionalis-
tas o fundamentalistas religiosos. En ella se produce la afectividad a la comunidad

politica y a sus proyectos.

De otro lado, es la que crea las producciones estéticas de la memoria. Es el campo
de la diosa Mnemesine. En ella no se producen las certidumbres sobre las incer-
tidumbres de la sociedad, pero las adorna, las arregla, las comunica. La memoria
sensus entonces adquiere un tercer nivel, que apoya al emocional y el estético, que

es el comunicacional.

4.6.4. Memoria corporalis

La memoria corporalis es la memoria de las formas colectivas, de las costum-
bres, de los héabitos y de los patrimonios. Es de las formas colectivas porque nos
permite distinguir unos cuerpos sociales de otros, nos permite entender nuestra me-
moria gregaria. Es la memoria en la que un colombiano se distingue de un mexicano
por sus actitudes. Sin embargo, no es subjectus. Es la memoria de los hébitos y las
costumbres porque ellos se marcan en los cuerpos de los individuos. Por ejemplo, es
la que se configura relacionando la memoria sensus de la musica, la memoria assi-
milantis de una politica que tenga por objetivo hacer cantar a todos los colombianos

y la memoria potens -la fuerza derivada de la accién para hacer efectiva la politica.

92 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

En el ejemplo, la musica colombiana como memoria sensus, es reorientada por
una politica cultural que tiene por objetivo hacer cantar a los colombianos, cuyo po-
tens esta en poder hacerlo. Si se llevara a cabo, la memoria musical se instalaria en

las neuronas, en las cuerdas bucales, o en los oidos de la gente.
Finalmente, esta memoria se ubica en los patrimonios, no en los monumentos,

pues los patrimonios ya son significantes de memoria. Alli, la memoria corporalis,
esta en la cosa, pero la cosa puede hacer reverenciar un cuerpo.

Carlos Viadimir Zambrano | 93







Memoria colectiva y comunidad politica

B. SEGUNDA PARTE
ETNOGRAFICA - CONSTRUCTIVISTA

1. LA CONSTRUCCION DEL PASADO

El pasado es una construccion cultural en la que una comunidad (académica o
étnica) apuesta a la imposicion de una particular visién sobre unos hechos remotos,
desafiando las percepciones que sobre lo mismo pueden tener otras colectividades
que se le enfrentan. La significacion asignada a tales hechos presume que, aunque
distantes en el tiempo, cooperaran en la apropiacion del presente y allanaran la par-
ticipacion en el futuro. De la forma como se precise la relacion hechos remotos-he-
chos actuales surgird el sentido y su potencia. El fin de producirle un nuevo sentido
al pasado es someterlo estratégicamente y configurarlo en un particular y legitimo
horizonte de comunidad politica resignificada, mediante un procedimiento similar
al de la actualizacion mitica sugerido por Mircea Eliade, en el Mito del eterno retor-
no (1987), cuya fuerza imaginaria -magica y terapéutica- es analoga a lo planteado
por Michael Taussig en La Magia del Estado (1992).

La reflexion en este capitulo se liga a un doble interés conceptual: el primero,

es ponderar no sélo cémo el pasado es inventado desde el presente mediante una

Carlos Viadimir Zambrano I 95



Memoria colectiva y comunidad politica

lucha infernal de poderes, algunas veces revestidos de confrontacion académica
y experta. El segundo, es examinar como se esta respondiendo en la actualidad al
tema de la construccion y redefinicion de las comunidades politicas. La naturaleza
de estas dos cuestiones, obviamente, convoca a los especialistas del pasado -entre
ellos a los arquedlogos-, a la vez que atrae a los expertos del presente -por ejemplo
a los politélogos-, configurando un escenario que enfrenta distintas percepciones
éticas, politicas, ideologicas, disciplinarias, tedricas y metodoldgicas para abordar
no solo el pasado en si, sino también las relaciones entre pasado y presente en una
colectividad.

La produccion de sentido es fuente de acciones individuales y colectivas, por lo
tanto, propensa a lo politico. Si las acciones derivan en comportamientos, el sen-
tido puede ser parte de la conducta y a la sazon, presentarse como forma cultural.
Al asignarle un significado actual al pasado, este deja de ser representado como
un asunto del ayer, de la historia como recuento de lo ocurrido y se transforma en
materia del presente -construido, delimitado, contextual e histéricamente configura-
do- como un ingrediente que coadyuva a renovar y a reestructurar las relaciones, re-
presentaciones y practicas concretas de las comunidades, en un tiempo particular y
en unos espacios especificos. Autores como Garcia Canclini (1981), Geertz (1989),
Bourdieu (1995), Friedman (1992), Giddens (1996) y Ricoeur (1985), coinciden en
ello desde distintos puntos de vista.

El suceso cultural que se desprende de ello es la percepcion sobre el destino de
un pueblo como posibilidad y no como fatalidad; que es, a juicio de este capitulo,
resultado del desplazamiento de la nocion de una historia heredada y naturalizada
en la que es imposible intervenir, hacia una idea de historia (historica y humaniza-
da) en la que no sélo se participa, sino que se precisa de proceder a ello. A partir de
tal operacion nace y se establece de manera distinta la relacion que las colectivida-
des instituyen con la historia, la cultura y la politica. Dicha relacién sustituye los
designios del pasado recibido por los retos y conflictos de un pasado a construir; es
decir, por las luchas derivadas de intentar dotar de sentido y significado la realidad,
que promueven quienes piensan que la historia es un acto irremediablemente coti-

diano, conflictivo, permanente e inacabado y reconocen que la historia la hacen los

96 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

sujetos que estan vivos al resolver los asuntos vigentes y precarios de sus relaciones
sociales.

En adelante, se reflexionara sobre la construccion y uso social del pasado; en
particular, sobre los corolarios que tal construccion puede avivar en el debate aca-
démico de la Historia, la Arqueologia, la Antropologia y la Politica. Se analizara de
manera especial el vinculo entre pasado e identidad, en alusion a la construccion de
“lo yanacona” que el movimiento indigena, de un segmento de los habitantes del
Macizo Colombiano, realiza en torno a su etnicidad y en referencia especial al even-
tual papel de la Arqueologia en ello. Se tomaran en cuenta algunas situaciones acon-
tecidas desde que dicho movimiento se interrogé acerca del etnénimo de su pueblo,

el origen de su procedencia y su presencia en el Macizo a lo largo del tiempo.

Con seguridad algunos elementos de los aqui tratados no son nuevos en las dis-
cusiones tedrico-metodoldgicas de los historiadores, arquedlogos, antropélogos y
politdlogos, pero se aspira a sembrar una inquietud que pueda ser util para quienes
algun dia lleguen a investigar sobre el pasado y el presente en esa region. Cuestion
que bien puede ser extendida a todos aquellos que se dediquen y se enfrenten a los
problemas derivados del uso social que del pasado hacen las comunidades politicas.
De esta manera, aqui se trata de pensar la relacion que los estudiosos sobre el pasa-
do en general, y los arque6logos en particular, pueden llegar a tener con la busqueda
de la identidad de un pueblo.

L.1. La construccion de sentido y reindigenizacion

Este trabajo se circunscribe al movimiento yanacona, que es un movimiento so-
cial -indigena- caracterizado por la compleja dinamica de transformacién social,
economica, cultural e institucional que viven los pueblos (en el sentido de nacio-
nalidad incipiente o de comunidad politica étnica) hoy en dia y que ha planteado la
revision de su pasado. Por simple inspeccion, se observa la existencia de un sujeto
no académico (el movimiento yanacona) que es definitivo en la conformacion de la
dindmica y en la configuracion de sus escenarios y problemas, pues son sus lideres,

profesores, madres comunitarias, comuneros y estudiantes, quienes insertan en el

Carlos Viadimir Zambrano [ 97




Memoria colectiva y comunidad politica

debate académico las peculiaridades de las discusiones sociales y politicas que so-
bre su pasado les genera el presente, por efecto del avance de la reconstruccion de

su comunidad politica.

La naturaleza del anterior escrutinio introduce el inevitable conflicto que los es-
tudiosos del pasado deben enfrentar, pues frente a los productos o resultados parcia-
les propios de la investigacion académica, las mujeres, los padres, los estudiantes,
los profesores, en fin, la propia dindmica de sentido de la comunidad, no s6lo toma
distancia de sus aportes tedricos o etnograficos e incluso arqueoldgicos, sino que
también puede llegar a imaginar, concebir, anticipar y elaborar un universo original
y propio que busca diferenciarse de estos y lo autoapropian. Se establece la con-
frontacion entre sujetos académicos, campesinos, terratenientes, no yanaconas ¢,
incluso, entre los mismos yanaconas; se manifiestan los poderes, saberes y técnicas
que sobre escritos histéricos, tradiciones orales, vestigios arqueoldgicos y registros
visuales ejercen distintas interpretaciones en las que no existen limites para involu-

crar otras épocas, teorias, lugares, etniasy culturas.

Los conceptos que en este apartado se definen -construccién social de sentido,
reindigenizacion y comunidad politica- pretenden establecer un nexo entre culturay
politica, que se desprende de entender dos cosas: la primera, que es un pensamiento
que recoge lo planteado por Berger y Luckman (1977) cuando definen la cons-
truccion social de la realidad como una cuestion de produccion de conocimientos.
Y, la segunda, que la “cultura es la produccion de fendmenos (...el pasado es uno
de ellos...) que contribuyen, mediante la representacion o reelaboracién simbdlica
de las estructuras materiales, a comprender, reproducir o transformar el sistema
social, es decir todas las practicas e instituciones dedicadas a la administracion,
renovacion y reestructuracion del sentido” (Garcia Canclini 1981:32). Las maneras
para producir conocimientos y dotar de significacion al pasado se insertan en las
estructuras materiales de los grupos para buscarle solucion a la pobreza y superar la
marginacion; entre los yanaconas surgieron, por ejemplo, para legitimar su movi-
miento (defensa del Cabildo Indigena como autoridad), adquirir tierras (institucio-
nalizacion del problema ante el Incora y la Comisién de Ordenamiento Territorial)

y financiar proyectos (crear trabajos y empresas productivas). “La cultura -enfatiza

98 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva v comunidad politica

Garcia Canclini- también cumple la funcion de reelaborar las estructuras sociales e

imaginar nuevas...” (Garcia Canclini 1981:33).

La relacion con el pasado es central para configurar el modo de construir social-
mente el sentido (Guber 1986); asi pues, la construccion social de sentido es genera-
dora y conducente de las identidades colectivas mediante las relaciones, conflictivas
0 no, entre individuos y comunidades, que forjan a los movimientos sociales, ya que
en estos, los sujetos configuran su destino, transforman su entorno y se autodefinen
a si mismos. Es decir, es la fuente y la parte de la redefinicién y apropiacién de una
identidad colectiva. Por lo tanto, ademas de ser su dispositivo generador, es también
su modo de transmision. En tanto fuente, apela a la autocomprension y al autoreco-
nocimiento de la comunidad, Wenceslao Fernandez, Gobernador yanacona de San

Sebastian en 1992, sefialo:

“...uno que esta dentro de la region no valora lo que hay ahi. Prac-
ticamente todo le parece-tan natural, le parece tan sencillo que le resta
importancia. Pero ya cuando vemos un documento en donde nos di-
cen, bueno que el compadrazgo de la guagua, los de abajo, los de este
mundo y que los de arriba; que nos dicen la cuestion de la vestimenta,
que nos dicen la forma de organizacion y la forma de trabajo, pues
nos hacen ver que nosotros tenemos muchos valores y eso es bueno,
aunque, desafortunadamente, de pronto, desconociamos que eran va-
lores.” (Anotaciones de campo, 1992)

Mientras que tal comprension se vive entre los yanaconas como un drama, para
otros es la razon por la cual lo yanacona se ve fragmentado, disperso, desorientado y
hasta oportunista. Lejos de serlo, por el contrario, es tan compleja la circunstancia re-
flejada por Fernandez, que requiere de destrezas tedrico-metodoldgicas para abordar
su formal y esencial contradiccion, polisemia e incompletez, porque lo que esta des-
cribiendo en realidad es una tensa y tenaz redefinicion de su comunidad politica, que
en realidad esta sucediendo, que conlleva luchas internas entre resguardos y comuni-
dades y luchas externas entre ellos y su entorno regional, por ejemplo. Ademas, por

ello, su cotidianidad se altero, se formaron grupos, emergieron conflictos, aparecieron

Carlos Viadimir Zambrano 1 99




Memoria colectiva y comunidad politica

practicas que antes no existian, se transformo el liderazgo, las costumbres se cuestio-
naron tanto como se reivindicaron y surgieron nuevos sujetos, etc. Los anteriores ele-
mentos, simultdneamente, se constituyeron en ingredientes de las nuevas determina-
ciones sociales de los acontecimientos que se fueron produciendo: peleas, divisiones,
alianzas, desavenencias, reparos, sueflos, encuentros y desencuentros, convergencias
y divergencias, flujos y reflujos y propésitos, entre otros. F# gr. el mismo Fernandez,
sefiald en un seminario en el que participaron expertos del pasado y autoridades ya-
naconas en 1992:

“Siendo demasiado franco en un comienzo lo vi como demasiado duro
para nosotros. De pronto hasta llegué a plantear que tenia un aspecto de-
tectivesco porque asi de pronto me llegu€ a sentir. Porque siendo francos
se trataba, practicamente, de corcharnos, a los que estdbamos aca... pero
de todas maneras después pensando un poco, de pronto me di cuenta de
que las intenciones de ustedes podrian ser sobre cuanto, digamos, de qué
firmeza teniamos nosotros hacia ese ideal que estamos persiguiendo pues

el proceso de la yanaconidad sigue...” (Anotaciones de campo: 1992).

En tanto parte, el sentido -"ese ideal que estamos persiguiendo”- prefigura una
idea de futuro que generalmente se plantea en forma de proyecto politico -"el pro-
ceso de la yanaconidad”-, recoge las tensiones propias de la construcciéon de comu-
nidad politica y las nuevas determinaciones sociales -sefialadas ambas en el parrafo
inmediatamente anterior-, valora la existencia histdrica del grupo como cultura y
como pueblo -relaciona tradiciones con la evaluacion del presente-, reconoce y ne-
gocia con sus antagonistas -’lo vi como demasiado duro”- y da significado a las
eventuales acciones que ponen en marcha los dispositivos de su organizacién social

y de sus instituciones -’qué firmeza teniamos...”.

A las distintas formas que asumen las reconstrucciones de algunas etnias como
la yanacona, y a las transformaciones identitarias que conllevan, se les conoce ge-
néricamente como reindigenizacion. Para efectos de este trabajo se define la rein-
digenizacion como un proceso -particularmente complejo- de transformacién de la

comunidad politica de un pueblo indigena (en el sentido de nacionalidad incipiente),

100 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

basado en la articulacion reflexiva en la arena politica local, regional y nacional, de
reivindicaciones de lengua, tradiciones, costumbres, aboriginalidad, etc., y/o deman-
das de derechos legales de los pueblos indigenas. La indigenizacion seria el proceso
mediante el cual un grupo de personas que, adscritas a las categorias de colono, mi-
grante, citadino o campesino y/o negro, blanco o mestizo, y/o forastero en general,
opta por adscribirse a un proceso de reindigenizacién o a organizarse con base en el
modelo legal indigena de una nacién. Como fenémeno antropoldgico, sociologico,
histdrico y politico se extiende por los cinco continentes; es decir, la reindigeniza-
cion no es ajena a la diversidad étnica mundial, tanto que se podria distinguir como
una caracteristica globalizada de los pueblos indigenas actuales. Casos similares al
yanacona suceden vr: gr. entre los inuit de Canada, los tinglit de Estados Unidos, los
chontales de México, los chorotegas de Nicaragua, los miskitos de Honduras, los
bribris de Costa Rica, los mapuches de Chile, los matacos de Argentina, los pastos
de Colombia, los kurdos de Irak, los kachines de Birmania, los bereberes de Argelia,
los ainos de Japdn, los samis de Finlandia, los nenets de Rusia, los miaos de China,
los afares de Eritrea, los tigres de Somalia, y los kanakes de Australia, entre muchos

otros.

Bartolomé, desde una perspectiva cultural, introduce la nocién de transfiguracion
cultural “como las estrategias adaptativas que las sociedades subordinadas generan
para sobrevivir y que van desdibujando su propio perfil cultural: para poder seguir
siendo hay que dejar de ser lo que se era.” (Bartolomé 1987:34). El concepto de etno-
génesis mas antiguo, pero menos exitoso, fue propuesto por Whitten (1979), para dar
cuenta del papel de la etnicidad en el renacimiento de comunidades indigenas que
etnohistoricamente habian desaparecido. Asi mismo, existen conceptos menos utili-
zados como revitalizacion étnica'y proceso de visibilizacién de las diferencias. En el
debate sobre tradicion y modernidad este fenémeno se ha entendido genéricamente
como la “invenci6n de las tradiciones”, concepto cuyo origen esta en el libro de
Hobsbawm y Ranger (1983). Dentro de cierta tradicién antropoldgica esencialista,
la reindigenizacion tiende a ser relegada del interés académico por incluir elementos
ajenos a las culturas tradicionales de los pueblos. Esencialismo que, no esta por de-

mas decirlo, también lo es de ciertos sectores al interior de los pueblos indigenas.

Carlos Viadimir Zambrano ] 101




Memoria colectiva y comunidad politica

1.2. El Macizo y lo yanacona

Los yanaconas tienen una fuerte identidad regional y étnica. Conciben como
sinénimos ser del Macizo y ser yanacona. En cambio, la investigacion arqueold-
gica cuando habla del Macizo Colombiano invoca a San Agustin. La bibliografia
existente, que abunda, Lunardi (1935), Pérez de Barradas (1943), Cubillos (1968),
Reichel (1973), Hernandez de Alba (1979), Duque Goémez (1983), Sotomayor y
Uribe (1987) y Llanos (1988), da cuenta de ello. Si se tiene en cuenta que la nocion
regional -Macizo Colombiano- “corresponde a una nocién de territorio definida por
el uso cotidiano de sus habitantes... consideracion... util en virtud de que se opone a
quienes consideran que el Macizo Colombiano es una prolongacion de la cordillera
de los Andes que llega hasta el valle del Cauca” (Zambrano 1993:24), se advierte
sobre la existencia de un componente cultural y otro geografico en el espacio del
Macizo; el primero, que lo contrae se denominara Macizo cultural; el segundo, que

lo expande, Macizo geografico®.

Tal diferenciacion es util solamente para hacer evidente la identidad regional en
el area del Macizo Cultural por contraste de la carencia identitaria regional en el res-
to del Macizo Geografico y para sefialar los cambios que se dieron en la percepcion
del espacio entre 1991 y 1995. La regionalidad macicefia es bastante plural: gente
indigena, mestiza, blanca y negra, campesinos y colonos reconocen tenerla. Otorga
una fuerza identitaria, sentido de pertenencia y sentimientos de colectividad impor-
tantes, que no se encontraron en ninguna otra zona del Macizo geografico, y aunque
su diversidad pueda parecer irreconciliable, se puede identificar un area cultural ya
que sus habitantes comparten pautas y rasgos culturales comunes (origenes, his-
toria, territorio, costumbres, religiosidad, idioma y giros lingiisticos, tradiciones,

apellidos y parentescos) facilmente reconocibles.

4 E] Macizo cultural se ubica Ginicamente en los municipios de San Sebastian, La Vega, Bolivar, Rosas y
La Sierra, en el Departamento del Cauca, formando una suerte de centro del Macizo geografico. El Ma-
cizo geografico se extiende desde Narifio hasta el Valle del Cauca, segun Guhl (1945); la parte caucana
del Macizo geografico incluye, ademés de los municipios del Macizo cultural, a Silvia, Totoro, Paletara,
Paispamba, Timbio, Popayan y Cococonuco, y los municipios paeces de la regién de Tierradentro, entre
otros. Los habitantes de los municipios aledafios al Macizo cultural, Sotara (excepto la zona de Rio Blan-
co), Patia, Paletara, Coconuco, Inz4, Belalcazar, Timbio, Florencia y Santa Rosa en el Cauca; San Agustin,
Saladoblanco y La Plata en el Huila; La Cruz, San José y El Tambo en Narifio, no se consideraban parte ni
del Macizo cultural ni del geografico antes de 1995.

102 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

Sin embargo, tal convergencia de rasgos culturales comunes no es coincidente con
las adscripciones identitarias locales (municipales, raciales, étnicas, clasistas y pro-
ductivas). En cuanto a las étnicas, hay indigenas yanaconas, indigenas genéricos de-
clarados como tales e indigenas disimulados que dicen no ser yanaconas ni nada, hay
campesinos yanaconas y yanaconas campesinos, hay negros que dicen ser yanaconas,
etc. (Por qué unos pobladores se adscriben a un etnénimo y otros no, si comparten
una misma cultura, territorio, origenes, historia, etc.? Ademas, el nivel de certeza res-
pecto al etnénimo yanacona varia de resguardo a resguardo. Mientras Rio Blanco es
su mas acérrimo defensor, Pancitara lo problematiza oponiéndolo a lo Quillacinga, y

a Caquiona ni le va ni le viene.

Pero estas diferencias no son todo, pues al interior de cada uno de los resguardos
existen asimetrias en relacion con la apropiacion del nombre, entre sus moradores,
lo cual acaba por complicar el panorama, seguramente porque no existe ni una His-
toria, ni una Antropologia, ni una Arqueologia que pueda llamarse yanacona, porque
ni ellos la han hecho, ni existen expertos dedicados a explorar de manera constante
y regular ese pueblo en particular. De hecho, el pasado yanacona estd atin disperso
en sus montafias, aunque progresivamente se da a conocer con los aportes de los
historiadores yanaconas, Chicangana, Hormiga y Palechor (Loaiza 1995:30ss) y
con los esfuerzos realizados por tesistas de la Facultad de Humanidades y del De-

partamento de Antropologia de la Universidad de Cauca.

Los trabajos arqueoldgicos sobre la region del Macizo Colombiano no son sis-
tematicos y los datos historicos son dispersos y en algunos casos meras conjeturas;
pese a ello, lo poco existente -independientemente de su calidad y temporalidad-
fue incorporado por los yanaconas para hallar respuestas a su inquietud: ;quiénes
somos, como nos llamamos, por qué vivimos en el Macizo? Los usos y abusos,
las coherencias e incoherencias, los aciertos y equivocaciones, las formulaciones y
reformulaciones son corrientes en la construccién de sentido y la significacion de
lo indigena yanacona no esta exenta de ello. Poco a poco las preocupaciones por la
razon de su etnénimo, de su origen como pueblo y de su presencia en la region, se
emplazaron de manera reflexiva y conflictiva en el presente de sus comunidades,

sugiriendo los problemas que aqui se tratan. Uno de ellos es que los pasados de su

Carlos Viadimir Zambrano ; 103




Memoria colectiva y comunidad politica

pueblo y su region, vagamente estudiados por algunas disciplinas sociales y huma-
nas, fueron interrogados e introducidos al discurso de la identidad. Para analizar acé
tal postura el capitulo no se concentrard en un analisis de la produccion arqueoldgi-
ca en relacion con la identidad de los actuales yanaconas, sino mas bien en algunas
consideraciones académicas que surgen al dar cuenta del nexo entre la idea del pa-

sado y el movimiento étnico, que también esta indagando y pensando su pasado.

Al erigirse los yanaconas en interlocutores presenciales de lo académico, y ante
ideas como la necesidad de incorporar -con sus problemas y matices- la mirada ya-
nacona sobre la interpretacion del dato arqueoldgico o del dato historiografico, se
ha generado confusion y extrafieza; sobre todo, en quienes piensan que la realidad
indigena objetiva del Macizo Colombiano es improvisada, oportunista y aculturada,
concepcidon que de ser aceptada tornaria improcedente la averiguacion técnica de
su antigliedad histdrica y arqueoldgica, con lo cual se esta aqui en franco desacuer-
do’.

La movilizacion identitaria como expresion actual de la realidad yanacona, pone
de manifiesto la vigencia de su antigiiedad subjetiva y la validez de la objetiva ac-
cion racional de su politica, vale decir, de su particular concepcién y narracion del
pasado y su correspondiente institucionalizacion e instrumentacion. Sin embargo,
la movilizacion es concebida por sus detractores como irracional a la luz de la sus-
picaz coherencia técnica de los datos que indican la defuncion etnohistdrica de los
primitivos habitantes del Macizo Colombiano. Cosa por demds obvia, pues nadie
espera que estuviesen vivos. Pero si de ahi se deduce que la inevitable desaparicion
de miembros de una comunidad es correlativa a la extinciéon de su comunidad poli-

tica, debe producirse mucha explicaciéon convincente.

La incipiente investigacion sobre el pasado -en particular la arqueoldgica- en el
territorio yanacona, sugiere la necesidad de continuarla. Ojalé pueda contemplar

* La discusién sobre el pasado es problematica para las comunidades; ellas la enfrentan de distinta manera.
En un encuentro organizado por la Red de Solidaridad con las organizaciones indigenas del Tolima, en
1997, los lideres alli presentes manifestaron que “la discusion sobre lo pijao, nos confunde. Preferimos or-
ganizarnos como indigenas.” (Anotaciones de campo del autor). Problematica similar a la de los yanaconas
es la de zenues, pastos, pijaos, totoroes, baché, kankuamos y coconucos, entre otras etnias colombianas.

104 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

en sus propositos, ademas de los problemas planteados por su propio quehacer, la
discusion que surja sobre lo aqui expuesto, y algunas consideraciones ya referidas
por la investigacion geografica (Guhl 1945), histérica (Romoli 1962; Friede 1944;
Buenahora 1995) y antropolégica (Zambrano 1993). Las evidencias arqueolégicas
(tambos, material de superficie, ceramica, estatuaria y litica) de un poblamiento
antiguo y complejo, lingiifsticas (quechuismos existentes en el uso corriente, en la
toponimia, antroponimia y onomatonimia actual), histéricas (tradicién oral, mitos,
conflictos, vida cotidiana e institucional), del pasado yanacona van a su aire por
el Macizo sin importarles que el apellido Magin sea un apellido aymara de Oruro,
Bolivia, llevado por una joven rubia, nacida en el Valle de Jambimbal, una vereda
del Corregimiento campesino del Rosal, o que una estatua de 3000 afios se designe
yanacona, por el s6lo hecho de encontrarse en el Macizo geografico.

1.3. Configurando realidades

El siguiente evento es importante registrarlo con agudeza, pues resume lo que es
aquilatar una construccién de sentido. En 1987 en el Macizo Colombiano existian
nominalmente cinco resguardos indigenas (Guachicono, San Sebastian, Rio Blanco,
Caquiona y Pancitard), pero no yanaconas. Cuando sus pobladores intentaban revi-
sar su pasado, concluian que eran o bien paeces, o bien quillacingas o simplemente
de raza indigena. Nunca yanaconas. En Rio Blanco, por ejemplo, al darle el sentido
de lo paéz, a su herencia indigena, por allé en el aflo 1981, algunos profesores del
Colegio Los Comuneros intentaron copiar tradiciones de esa etnia e incluso ense-
fiarles a los estudiantes palabras en nasa. Parezca lo que parezca para comprender
este episodio es necesario evitar hacer un Juicio de valor, que es lo primero que se
ocurre para explicarlo, pues abriga una complejidad sorprendente que, en principio,
puede ser interpretada como una de las multiples tentativas de una produccién so-
cial de sentido.

El acontecimiento resulta relevante para evidenciar cuando menos cuatro cosas
de singular importancia, empirica y tedrica, para el argumento de este capitulo: la
primera da constancia de una biisqueda permanente de algunos habitantes del Ma-

cizo para dotar de sentido a su existencia como seres humanos, ciudadanos y como

Carlos Viadimir Zambrano ) 105




Memoria colectiva y comunidad politica

pueblo, la segunda proporciona informacion para argumentar que el sentido es un
fenomeno anterior y conducente a la redefinicion de una identidad colectiva, la ter-
cera transmite la idea de la capacidad estructurante que el sentido tiene al movilizar
dispositivos sociales e institucionales como la escuela, y la cuarta, que el sentido es
una dindmica que es capaz por si misma de neutralizar, aniquilar, restaurar o crear
otros sentidos. ;Por qué no prospero el sentido paéz de Rio Blanco de 1981 o el
quillasinga de Pancitara de 1992 y si el yanacona de la Dizimac de 19907

En 1990, nueve afios después de tal caso, aparece por primera vez el nombre
“yanacona” para identificar como tales a una parte de los indigenas del Macizo
Colombiano, en el marco de su movimiento regional que por esa época se llamaba
Directiva Zonal Indigena del Macizo, Dizimac. Es preciso hacer dos advertencias
sobre las que se volvera mas adelante: la primera es la apropiacion tardia del nombre
ya que desde 1944, a raiz del libro E7 indio en la lucha por la tierra, Friede (1944)
indicé que el Macizo Colombiano fue poblado por yanaconas®. La segunda es para
resaltar “una parte de los pobladores”, porque para 1994, se constaté la existencia
de otras personas - habitantes de pueblos que habian sido hasta principios del siglo
XX resguardos (El Rosal, Santiago y San Juan)- que se reconocian como indigenas,
pero no como yanaconas y quienes tampoco tenian interés alguno de autonombrarse

o definirse como pertenecientes a una etnia.

El libro marca un hito en la reindigenizaciéon yanacona, pero s6lo unos pocos
lideres lo conocen. Es equivoco pensar que el fortuito encuentro del libro de Friede
diera conciencia a los yanaconas de lo que son, pues tomar el nombre del libro no
significa, ni quiere decir, que no existiera la percepcion, conocimiento y sentimiento
de ser indigenas, juicios que estaban presentes antes de 1990 y todavia hoy son fuer-
tes’. Es mas atinado ponderar por qué la conciencia de ser indigenas fue bautizada
con el nombre yanacona y c6mo se inici6 y desarroll6 su apropiacion, es decir, como

ha sido el proceso de reindigenizacion designada ya como yanaconizacion. Palechor,

6 Después de 55 afios, la inquietud de Friede sobre “e] origen cierto de los habitantes indigenas de los res-
guardos del Macizo Colombiano, s6lo lo sabremos mediante serios estudios etnolégicos.” (Friede 1944:18),
es posible que se logre, si se explican o descubren los mecanismos mediante los cuales los yanaconas dan
sentido al pasado en el contexto actual de sus aspiraciones sociales, culturales, econdmicas y politicas.

7 Existen varios documentos que sefialan la lucha de estos indigenas por la tierra y por preservar su identi-
dad y su derecho. Luchas que se remontan -por lo menos las documentadas- a 1732. (Cfr. Friede 1944).

106 ‘ Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

lider indigena, citado por Myriam Jimeno, describe con claridad el sentido indigena

y su orientacion politica:

“Los yanaconas, nosotros, nos reivindicamos como indigenas porque a pesar de
perder la lengua, todavia tenemos el cobijo indigena: nos gobierna el cabildo y esta-
mos en resguardo, bajo la ley de 1989. A pesar de haber perdido costumbres pensamos
que si no nos organizamos nos extinguen. Pero queremos sobrevivir, estamos honro-
sos de sentirnos indigenas todavia. Somos de propia raza, nos consideramos de sangre
totalmente indigena.” (Jimeno 1996:386).

Entre 1990 y 1994 los yanaconas soportaron muchos cambios. Tres nuevos ca-
bildos -Frontino, El Moral y El Oso- de las comunidades indigenas civiles® del
Municipio de la Sierra, formaron parte del movimiento yanacona que lideraban los
resguardos. La Dizimac se convirti6 en la efimera Directiva Yanacona del Macizo
Colombiano, Diyimac, que, después de la promulgacion de la nueva Constitucion
Politica de Colombia, nucled los ocho cabildos bajo el nombre de Comision Per-
manente Yanacona. Esta, un afio maés tarde, en 1992, dio paso al Cabildo Mayor del
Pueblo Yanacona, que atn funciona en el Macizo. Con la creacion de la Corporaciéon
del Rio Grande de la Magdalena en 1993, el Estado oficializé y extendi6 al Tolima,
Huila, Caqueta, Narifio y otros municipios del Cauca la nocién del Macizo geogra-
fico. Los yanaconas quienes se definian como “Guardianes del Macizo” perdieron

una consigna poderosa, al ver estirado su territorio a extensiones no imaginadas.

Al mismo tiempo, los campesinos de la regién fortalecieron el Comité de Integra-
cion del Macizo Colombiano, Cima, el cual vivié durante estos afios un repunte politi-
co que opaco las pretensiones culturales, organizativas y ecologicas de los yanaconas
y ensancho el ambito territorial del Macizo por el Valle del Patia y Mercaderes, hasta
los municipios de Balboa, Argelia y Florencia en las estribaciones de la cordillera
occidental. Las asociaciones de municipios promulgadas por la Constitucién de 1991,

aportaron su grano de arena en la flexibilidad jurisdiccional que la idea de Macizo ge-
® Comunidad Indigena Civil es la categoria juridica contemplada en la Legislacion Indigena Colombiana,
que reconoce la existencia de una comunidad sin posesién de titulos de propiedad colectiva de la tierra

(resguardo), cuya representacion es ejercida por un cabildo y su organizacion social funciona segin sus
usos y costumbres y que esta consagrada en el Capitulo 14, del Decreto 74 de 1988.

Carlos Viadimir Zambrano ] 107




Memoria colectiva y comunidad politica

neraba. La Asociacion de Municipios del Macizo Colombiano, Asomac, incluia mu-
nicipios de Narifio y Huila. Los yanaconas se replegaron en sus resguardos para hacer
uso de las transferencias por Ley 60 y organizar de manera distinta su movimiento,

situacion en la que incidi6 también la presencia de cultivos de amapola.

A pesar de tales circunstancias, en 1994 se crearon los cabildos urbanos de la
Sierra y Popayan y el rural de Santa Marta en la Bota Caucana. Con ellos la presen-
cia de un fuerte sector de inmigrantes, que incluye yanaconas en Bogotd, Armenia y
Cali, obtenia cierta capacidad institucional de operacion. Estaba claro que el movi-
miento indigena de la region continuaba con su redefinicién identitaria que progre-
sivamente se iba logrando hasta hacer de uso comun el etnénimo de yanaconas. Este
otorga sentido en el &mbito de la representacion en lo local, departamental y nacio-
nal y posibilita la identificacién étnica de la poblacion del Macizo. Por esa época los
yanaconas, reconocidos por la Direccién de Asuntos Indigenas del Ministerio del
Interior, comenzaron a aparecer en los mapas etnograficos, y fueron asistidos por
instituciones gubernamentales y no gubernamentales. También quedo claro que los
yanaconas estaban replanteando la idea de comunidad en busca de la integracion
étnica, politica y territorial de los cinco resguardos y las tres comunidades civiles,
proceso que se ha prolongado desde 1992 hasta la fecha.

La unidad simbolica y el sentido que otorgaba el etnénimo’, posibilitaron: 1.- la
extension y aceptacion del nombre yanacona, 2.- la conformacién del Cabildo Ma-
yor, 3.- la sustitucién de la nocion de Comunidades Indigenas del Macizo por la de
Pueblo Yanacona, 4.- la formacion del proyecto de unidad territorial y jurisdiccional
(que ha sido més un deseo que una realidad politica) y, finalmente, 5.- la recupe-
racién de la historia y cultura de los yanas (apocope de yanacona, usado familiar-
mente como apelativo). Los cinco aspectos sefialados, mas aquellos que configuran

la lucha por su reconocimiento ciudadano y el respeto a sus derechos (identidad,

9 Es preciso reiterar que el término yanacona, sufre una transformacion de sentido con el movimiento indi-
gena. Una categorfa social del incario, proveniente del siglo XIV, se convierte en etndénimo de un pueblo en
el siglo XX. El fenémeno que lo explica es la necesidad de bautizar el proyecto de comunidad politica. Si
un etnénimo como “pijao”, confunde a los indigenas del Tolima, el término yanacona que, por tener tantas
definiciones es méas complicado, aclaré y congregd a los indigenas del Macizo Colombiano. Ni Bolivia es la
tierra de Bolivar, ni Colombia la de Coldn, ni mexicas son todos en México y Nicaragua es nican Anahuac
-hasta aqui llegd el Anahuac- convertido en nombre de nacion.

108 ‘ Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

autonomia, territorio, tierras, etnoeducacion, etc.), delinean de manera particular la
reindigenizacion yanacona -la yanaconizacion- que se puede observar y verificar en
los documentos de Yanacana (1995).

Estas gentes no tenian en mente volverse indigenas, porque lo eran; enfrenta-
ban un sino mas complicado: cambiar una realidad marginal e invisible optando
por resignificar y lograr una nueva comunidad politica. La estrategia se baso en
una caracteristica singular: la centralidad del orden social buscado no estaba en
la formacién de un Estado como lo sugiere el liberalismo ni en el mercado como
lo plantea el neoliberalismo, sino en la etnicidad, en la yanaconidad. El universo
simbodlico de esta nueva comunidad se centraba en el uso de esa poderosa palabra,
yanacona, sacada por Gregorio Palechor en 1990, del libro ya citado de Friede
(1944) y a la decision politica tomada ese mismo afio en el evento que transformo
a la Dizimac en Diyimac, Directiva Yanacona del Macizo Colombiano.

1.3.1. La problemdtica definicién del presente del pasado

Desde la yanaconizacion, en tanto proceso conducente a la redefinicion de la
identidad y su institucionalizacién en una comunidad politica resignificada, se am-
plian las perspectivas de las posibles lecturas de lo que pasa y ha pasado en el
Macizo Colombiano. “La historia del sujeto es la historia de sus identificaciones, y
no hay una identidad oculta que deba ser rescatada mas alld de Ia ultima identifica-
cion”, sefiala, polémica y radicalmente, Chantal Mouffe al analizar los movimientos
sociales (Mouffe 1998:17). O sea, del lugar que se le asigne al pasado en la dina-
mica del movimiento social y del proceso de construccién de comunidad politica
étnica yanacona, pueden emerger multiples posibilidades de investigacion y anali-
sis. Vale decir, lo interesante de un potencial estudio realmente sera el presente del
pasado, que se plasma como un objeto estrictamente contemporaneo a los actuales
yanaconas del Macizo, aunque se convenga también que muchos aspectos intervi-
nientes en el proceso forman parte de una tradicion, de una memoria, de una historia
y de unos hechos remotos, donde el pasado y la identidad se conectan a través de las

significaciones particulares que los sujetos (individuos, comunidades, sociedades y

Carlos Viadimir Zambrano l 109




Memoria colectiva y comunidad politica

pueblos) asignan a sus recuerdos y a sus olvidos, para dar fuerza y expresion a sus
anhelos gregarios.

Justo con la aparicion de lo yanacona comenzaron los problemas académicos,
identitarios, histricos, etc., porque tanto yanaconas como historiadores, antropo-
logos, abogados, arquedlogos, funcionarios de Estado y de las organizaciones indi-
genas (denominados colaboradores), empezaron a dotar de sentido al término, esto
es a producir socialmente el modo de representar lo yanacona. Se gener6 lo que
Bourdieu (1995) llamé “un campo de lucha”, es decir, un espacio social donde se
gestan, expresan y transforman las diferentes posiciones tomadas por los actores,
ya sean individuales o colectivos, permitiendo redefinirlas, conservarlas o transfor-
marlas. En palabras de Jonathan Friedman (1992:837) se form¢ la arena global de
una potencial formacion de identidad constituyendo “decididamente una cuestion
de empoderamiento” (Friedman: 1992:837). Segun esto se puede concluir, provi-
sionalmente, que la construccion del sentido y el empoderamiento van de la mano

sorteando conflictos en forma permanente.

En el escenario la lucha se enfrascé por la hegemonia de uno entre varios discur-
sos poderosos ;son o no indios, son o0 no yanaconas, vienen o no del Peru, hablaban
o no quechua, tienen o no derecho a sus tierras? En suma, se pusieron en marcha los
dispositivos de la construccién de los sentidos de lo yanacona. Profundidad histdri-
ca vs. oportunismo y ladinismo, invisibilidad vs. inexistencia, aculturados vs. puros,
etc. Asi, el antropologo, el arqueologo, el historiador o el funcionario estuvieran
opinando desde Bogota, es decir a muchos kilometros de distancia, su opinion juga-
ba un papel importante en el proceso de definicion de lo yanacona, tanto de su pa-
sado como de su presente y seguramente de su futuro, pues toda accion en el campo
de 1a lucha afecta la vida emocional y siquica de sus habitantes. Vale decir, aunque
no fueran yanaconas estaban ocupando un lugar, en algunas oportunidades central,
en el debate intelectual del movimiento, més por el impacto de las opiniones que por
la militancia o solidaridad con ellos, porque cada discurso, cada interpretacion, cada
analisis sale de su escenario académico y se traslada a la arena publica con implica-
ciones politicas inevitables. Dicho de otro modo, coadyuvaba sin poder evitarlo y,

las mas de las veces, sin saberlo en la construccion del sentido.

110 ‘ Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

Este hecho es significativo porque no es la pertenencia o adscripcion, tradicional
0 consciente a un grupo, ni la militancia directa, las que dan la credencial de parti-
cipacion en un movimiento social; son mas bien los vinculos que una determinada
situacion es capaz de producir con un evento que se sucede en el seno del movi-
miento, vinculos que se producen -temporal o definitivamente- desde el momento
en que la situacion es tenida en cuenta. Tenerla en cuenta no significa asumirla.
Significa, por el contrario, dotarla de capacidad para generar division o articulacion,
ser sometida a controversia y suscitarla; entrar con o sin invitacion, con agrado o
desagrado, con permiso o sin él en la reflexién y critica que da sentido al movimien-
to. Puede hacerlo en una reunién politica, en una asamblea comunal, en una reunién
de padres de familia, en un taller o en una chiva. Son circunstancias que aunque
producidas por sujetos distantes y en contextos aparentemente inconexos, dada su
no discontinuidad espacial y fisica, generan algtin tipo de relacion que bien puede
ser continua o discontinua en el tiempo.

Ademas, en la yanaconizacion (asi como en todo movimiento étnico o nacional)
se manifestaron tendencias revivalistas, mesidnicas y milenaristas. En la redefini-
cion de la comunidad politica yanacona las tres coexisten como sentidos del pasado
en pugna. Hay sectores que pretenden revivir el quechua y sembrar de guanacos y
llamas los paramos aledafios, mientras otros como el de dofia Adela, una comunera
del Moral quien en una Asamblea en San Sebastian en 1992, manifesto que “...si
vamos con el movimiento pa’delante, por qué quieren echar pa’ atras. Mejor que
los hijos de uno aprendan inglés y compren moto.” (Anotaciones del autor). Existen
sectores que fundan su historia en mitos del incario e incluso hablan de la vuelta
de Tupac Amaru y la restauracién de su poder ancestral, mientras que otros que no
leyeron a Friede, dicen ser parientes de los quillacingas. Son tres los discursos que
movilizan el imaginario yanacona: 1.-) que son originarios del Per, 2.-) que son
descendientes de los guanacas y agustinianos, y 3.-) que son campesinos acultura-
dos, que sustentan algunos y que por supuesto es usada por enemigos de la causa
indigena.

Por moverse el sentido de lo yanacona en un terreno deliberativo, por no decir

resbaladizo, caracteristica de los periodos de construccién de sentido, las opiniones

Carlos Viadimir Zambrano ‘ 111




Memoria colectiva v comunidad politica

académicas, oficiales e indigenistas suscitaban mas controversia, mas incertidumbre
ante cual camino escoger en las discusiones sobre el etnonimo y la procedencia de
sus ascendientes. Mientras la discusion se estaba avivando en las universidades, ofi-
cinas gubernamentales y organizaciones indigenas, los interlocutores yanaconas en
cada sector tomaban posturas, asumian liderazgo, generaban rupturas y procedian
a consolidar divisiones. Pero también intervenian aquellos no indigenas a quienes
por sus intereses en la region -tierras, ganados, electores, transporte- les interesaba
promulgar un discurso, es decir, un sentido, sobre la no existencia de indios en el
Macizo Colombiano. La polifonia -como se hace evidente- no proviene de las voces
del pasado, sino de las del presente y se ejecuta peleando. O sea, la polifonia es la
forma en que se desenvuelve la lucha, en tanto drama revestido de accion politica,
entre cada uno de los bandos, facciones y tendencias, que reivindican un particular
tipo de apropiacién sobre alguno de los sentidos que se dan a un mismo hecho, en
este caso frente a los puntos de vista sobre el etnénimo y la presencia ancestral en

el Macizo Colombiano'®.

Mientras eso sucedia, los lideres yanaconas se movian en un terreno de indefi-
niciones, imprecisiones y contradicciones y los nifios de los resguardos y las co-
munidades civiles aprendian a autoidentificarse como yanaconas en medio de una
situacién de incertidumbre y angustia identitaria, porque mientras los profesores les
decian que eran yanaconas, los padres estigmatizados por la situacion indigena, les
decian que no. La idea de riesgo en la construccién del yo en la modernidad pro-
puesta por Giddens (1996), se convertia aqui en otro drama, que tenia que ver con
el sentido de ser yanacona en una Colombia de Pueblos Indios y de identidades en
gestacion. Esta adversidad esboza la necesidad de debates éticos firmes y asiduos,
tanto en la academia, como en los movimientos sociales y en las instituciones gu-
bernamentales, respecto de la desprevenida y a veces irresponsable forma con que
se manejan las cuestiones identitarias y los impactos socioculturales en las comuni-

dades. La nocién de reflexividad definida por el mismo Giddens, debe incorporarse

19 Un ejemplo de una situacion similar, aunque no proviene de la arqueologia, sino de la lingiiistica, es el
caso de la pugna entre los defensores y detractores de los alfabetos de los idiomas indigenas elaborados por
el ILV y el CRIC. Se necesitaron muchos afios para que los mismos lideres indigenas, observaran que las
sendas diferencias zanjadas entre grupos de una misma comunidad -que se pelean en el mejor de los casos
por unos signos- eran unas disputas inutiles.

112 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

desde ya en los sesudos debates académicos y politicos; de alguna manera es una
toma de conciencia sobre la responsabilidad social de los conceptos de uno y otro
lado, pues con ellos se entra en ese campo de luchas, en esa arena de la identidad, en
esa construccion social de sentido, y se debe actuar en consecuencia. La interioriza-
cion de lo yanacona en el macizo, si bien generé inseguridades, también coadyuvo a
conformar una nueva subjetividad entre su gente. Lo yanacona como una estructura
significante, es un dispositivo estructurante de identidad muy poderoso que genera
habitos, produce practicas y esquemas de percepcion y apreciacion: capacidades
que los jovenes yanaconas han sabido aprovechar para moverse tanto en sus propias

comunidades, como en sus municipios, la regién, el departamento y la nacion.
1.3.2. Lo inevitable de construir sentido y la investigacion del pasado

Es crucial - como sefiala Hobsbawn (1983)- para los estudiosos del pasado, en
especial los antropdlogos e historiadores, entender los procesos historicos mediante
los cuales las identidades son construidas y transformadas por la competencia entre
grupos y las vias por las cuales el pasado distante es ordenado como un recurso
simbolico para establecer la continuidad y autenticidad de una sociedad. Igualmen-
te, es importante para un arquedlogo, -como “el guia a ese pasado distante”, segun
advierte Michael Dietler (1994)- esclarecer criticamente su propia situacion en esa
circunstancia, pues los resultados de la investigacion estan en medio de un “proceso

de autenticacion” de una moderna identidad colectiva.

No es preciso culminar una investigacién para hallar el punto de relacién entre
sentido y Arqueologia. Antropologia, Historia y Politologia. A pesar de Dietler, que
afirma que la relacion se da a partir de los resultados de la investigacion, se piensa
que ella no necesariamente ocurre al concluirla; puede suceder en los resultados
parciales, incluso en conjeturas precarias o hipotesis de trabajo, tanto en un tiesto
como en una vista de inspeccion ocular. Cualquier situacion es apta como detonante
del nexo.

Sirve de ejemplo un vestigio material al que se le ha asignado un sentido de pa-

trimonio cultural. La posibilidad de trasmutar un tiesto en patrimonio arqueoldgico,

Carlos Viadimir Zambrano ! 113




Memoria colectiva y comunidad politica

se da unicamente por la via de asignarle alguna significacion para la comunidad,
que convierta la cosa en fetiche, con lo cual también adquiere la capacidad para
vehiculizar mensajes de identidad. Esta potencia de lo arqueologico significado en
patrimonio, se desarrolla mediante un proceso que debe ser investigado de manera
particular. Empero, si se puede deducir que en dicho proceso, la gente se apropia de
la cosa en tanto simbolo, mas no en cuanto valor cientifico, o cuando el valor cien-
tifico se refugia en la forma simbolica, porque al dotarla de capacidad simbolica, lo
que la comunidad materializa son los signos de la identidad cultural y del proyecto

politico y nunca del saber del otro pues ese no le interesa.

Se puede establecer similitud con las vituallas usadas por los héroes nacionales
que reposan en el Museo Nacional en la Sala Colonial o en las casas de Bolivar y
del 20 de julio. También se puede citar los cubiertos, que adquiri6 el Ministerio de
Cultura en 1998, con certificacion de la Casa de Subasta Christie’s, bajo el supuesto
de que con ellos habia comido Bolivar. Con procedimientos similares se introdu-
jo la patrimonializacion de lo celta en el proyecto nacional francés (cfr. Dietler
1994). Los guambianos recurrieron a una excavacion arqueoldgica, realizada por
Martha Urdaneta, para demostrar su presencia en el territorio mediante una fecha
“cientificamente” elaborada. Pero también existen pasados que no significan nada
para las etnias con que se les asocia, como es el caso de las tumbas de Tierradentro,
rechazadas tanto por los paeces, como por los pijaos. Sin embargo, son patrimonio
de la humanidad, sin que medio pais atn lo sepa, gracias a la gestion de una egipcia
colombiana que logré en Paris, lo que no consiguio el arquedlogo Mauricio Puerta

en Pisimbala.

En fin, cada paso que el investigador da en desarrollo de su trabajo puede ser
apropiado por el movimiento otorgandole un significado, que no necesariamente es
el que el experto quiere darle. Ademas, es necesario tener en cuenta que a un mismo
resultado de investigacion se le pueden asignar significaciones no sélo antagonicas,
sino contradictorias. Puede ser rechazado por unos y aceptado por otros de una
misma faccion o de facciones en pugna e incluso rechazado entre académicos (cfr.

Fernandez 1988; Rubio 1988). Asi mismo, los académicos pueden ver cuestionados

114 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

sus trabajos por algun lider, que por ser indigena ya tiene asegurada cierta etnoinfa-

libilidad para su opinion.

Contando con lo anterior se puede explicar por qué algunas de las tesis de estu-
diantes de la Universidad del Cauca eran cuestionadas por los yanaconas, muchas
de ellas juiciosas etnografias, respetuosas del punto de vista del nativo, ancladas en
relatos y testimonios de pobladores indigenas transcritos casi literalmente y de una
marcada tendencia interpretativa. La de Carolina Herndndez (1989) es un ejemplo
contradictorio, el cual es explicable si lo que se tiene en cuenta no es el evento anec-
dotico, sino su sustrato social en el contexto de la produccion de sentido, pues lo que
estd detrds de esta situacion es la realidad y ficcion de los juicios, deseos, utopias,
eficacia historica y praxis social de los yanaconas. Rechazada por los lideres como
tesis, pero apropiado su contenido por ellos mismos, este trabajo ha servido de base

para reactualizar conceptos como lo bravo y lo manso entre los yanaconas.

Al reconocer tales hechos se abrio el espacio para pensar que la verdad del pasa-
do no estaba en los resultados cientificamente determinados, sino en un proceso so-
cial, en el que el sentido es determinante y cuya busqueda se desarrollaba de manera
amorfa pero real ante nuestros ojos. “Tanto en el &mbito del conocimiento como en
lo demas -sefiala Bourdieu, haciendo suya una sentencia de Robert Merton (1977)-
se establece competencia entre grupos o colectividades por lo que Heidegger llamo
‘la interpretacion publica de la realidad’. De manera més o menos consciente, los
grupos en conflicto pretenden imponer su interpretacion de lo que las cosas fueron,
sony seran” (Bourdieu 1995:84); y mas adelante sefiala que él a menudo ha recor-
dado que, “si hay una verdad, es que la verdad es un envite de luchas.” (Bourdieu
1995:84).

Una investigacion al entrar en el escenario ptblico de un movimiento social que
aspira a redefinir los lazos de su comunidad politica por la via de la redefinicién de
su identidad, deja de pertenecer al ambito privado del investigador. Entonces pue-
de ser rechazada o no por su resultado cientifico, pero sobre todo por su cercania
0 no con el sentido asignado a ella por una determinada comunidad. Jaméas -aun a

riesgo de que semejante énfasis resulte pedante- sera aceptada o rechazada por sus

Carlos Viadimir Zambrano % 115




Memoria colectiva y comunidad politica

métodos o sus procedimientos, a lo sumo cuestionada, como por ejemplo, cuando
la comunidad argumenta sobre la confiabilidad de otras fuentes distintas a las usa-
das por el investigador: “;por qué no consulté al mayor fulano de tal?”. De todas
formas, cosas como estas no deben afectar el celo académico de los arquedlogos, ni
de ningun investigador; Kuhn (1982), y antes Merton (1977), han sefialado formas
mucho mas oprobiosas y feroces de marginar investigaciones o rechazarlas dentro
de la comunidad cientifica. La investigacion una vez publicitada serd hija de su

destino que es el de los sentidos sociales que se le asignen.

Que la creacion de sentido no rechace una investigacion por su método o proce-
dimiento es muy importante a la hora de pensar el lugar de la investigacion sobre €l
pasado en el contexto de un movimiento social, porque este, al no cuestionar la natu-
raleza de los procedimientos arqueoldgicos, no somete a manipulacion arbitraria el
dato arqueoldgico y tampoco saca al arquedlogo de su temporalidad metodolégica;
lo cual es revelador porque, como sefiala Foucault (1979), “no se trata de rechazar
el saber y de poner en juego... el prestigio... de una experiencia inmediata todavia no
aprisionada en el saber. No se trata de esto, sino de la insurreccion no tanto contra
los contenidos, los métodos o los conceptos de una ciencia sino y sobre todo contra
los efectos del saber centralizador que ha sido legado... al funcionamiento del dis-
curso cientifico” (Foucault 1979:150).

Ese tipo de critica se da sdlo entre congéneres, llamados colegas. Pero sin duda,
el sentido si cuestiona la idea de que el mundo del arquedlogo se reduzca a la cua-
dricula que excava, a la estratigrafia que elabora, a la estatua que nunca llegara o a
la pieza que espera rescatar de la manigua, porque el artefacto hallado, el yacimien-
to explorado, el tambo detectado se le convierte en sus manos en un elemento capaz
de simbolizar y significar la identidad de un pueblo, de la misma manera que el
nombre de yanaconas sacado por Friede de viejos documentos de Almaguer, cuando
su libro ya no se encontraba ni en las bibliotecas, sin que fuera su intencion en vida
y en forma postuma ha dado significacion para la movilizacion de los habitantes del

Macizo.

116 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

Asi, es completamente legitimo, que si los yanaconas sugieren tener -por ejem-
plo- nexos con San Agustin, los arqueélogos o los historiadores puedan negarlos o
confirmarlos, y viceversa. Pero lo que no se puede evitar es que a la arqueologia, a la
etnohistoria, a la historia y a la antropologia les corresponde informar y aportar todos
los datos posibles que expliquen, desde cualquier posicion tedrica o desde cualquier
particular punto de vista, la presencia de los actuales habitantes del Macizo. Y todavia
mas, no pueden evitar el enfrentamiento con el sentido ni evadir los retos, conflictos,
problemas y demas cuestiones planteadas por la construccién social del sentido de lo
yanacona. ;De qué manera es posible hacerlo? ;Cémo exponer y explicar los fenome-
nos humanos que se dieron en el Macizo Colombiano y los eventuales efectos sobre la

identidad yanacona? ;De qué recursos teéricos se puede echar mano?

Es preciso referir las posibles continuidades y discontinuidades arqueologicas,
etnohistéricas e historicas del pasado que ellos han heredado o creen heredar, lo que
constituye un problema radicalmente distinto al de pretender un dictamen sobre su
etnonimo, lo cual da lugar a un credo quiad absurdum. La interpretacion al respecto
queda en manos de la sociedad y no subsumida y enajenada por el dato mismo. De
alguna manera en la légica de la creacion de sentido, en el requerimiento del Valle
de las Papas, con el que los yanaconas recibieron a los expedicionarios al Macizo
Colombiano en 1993, evento que dio como resultado la creacién de la Corporacion
del Rio Grande de la Magdalena, se pidi6 casi a gritos una explicacion sobre sus
vinculos con un pasado arqueoldgico que ellos mismos no han podido explicar:

“...los Yanaconas herederos de pueblos y culturas desde tiempos inmemoriales ha-
bitamos en este lugar. Dan fe de ello los vestigios arqueoldgicos que se encuentran re-
partidos en nuestros resguardos y territorio. Pero si nuestra historia pasada aun habla
desde la piedra, nosotros quienes les hablamos desde la vida, preguntamos: ;porque
no han reconocido nuestra existencia? (Por qué las piedras resultan mas importantes
que la gente?” (Zambrano: 1995:50).

Parece que interpelaran un tipo de discurso arqueoldgico: una historia esta ahi
expuesta, pero miren que la nuestra no ha terminado y continuara. El presente inte-
110g0 a los expertos en el pasado, méas exactamente a expertos en el pasado que no

Carlos Viadimir Zambrano f 117




Memoria colectiva y comunidad politica

estan familiarizados con la fuerza del presente. A expertos que tratan de dar razon
de lo yanacona no desde el lugar del movimiento social actual, sino desde una argu-
mentacién construida desde el pasado mismo, desde preocupaciones de lo que para
ellos, los historiadores, significa ser yanacona, es decir, subditos desarraigados del

incario.

(Cual es el lugar social de los hallazgos arqueologicos y sus interpretaciones en
la construccién de sentido y cual es el espacio de los cuestionamientos académicos y
éticos que puedan surgir acerca de la intencion manifiesta o inconsciente de una in-
vestigacion? Los arquedlogos han tratado de responder a este reto, pero estoy seguro
que no se resuelve dando un debate con la comunidad, o socializando los alcances de
una investigacion, o haciendo interpretaciones arqueologicas con los indios, que son
algunos de los procedimientos resefiados en el capitulo de Hastorf y Hodder (1996).
A pesar de su buena voluntad, tales metodologias ponen en evidencia un problema
adicional, porque de lo que se trata es entender que el sentido no es un asunto de
transmision de elementos culturales, sino de transmutacion arbitraria de esos mismos

elementos, por la via de la produccion cultural que ya hemos definido.

En su relacién con las “sociedades vivas” la Historia, la Etnohistoria y la Ar-
queologia a lo que se enfrentan es a la reconstruccién politica y publica de sus
propios conocimientos; por lo tanto, a una forma desconocida y no académica de
vinculacidn, mas que con otros saberes, con otros procederes. El resultado metddico
y laborioso del investigador se convierte en carne de cafion de las estrategias y las
tacticas identitarias, de los recuerdos y los olvidos racionales de la acci6n politica.
De hecho, es tal encuentro el que le ha interpelado no sélo sus procedimientos acos-
tumbrados a interpretaciones autarquicas, a lo sumo socializados entre especialistas,
sino su episteme, de lo cual habla en detalle Gnecco (1997). Las metodologias para
el reconocimiento de la existencia de otros, con saberes, tradiciones, concepciones
del mundo y cultura distintas y hasta con ritualidades divergentes sobre el pasado
-que conforma una suerte de etnoarqueologia interactiva, no resuelve la cuestion,
tan s6lo configura una perspectiva menos etnocéntrica. La socializacion de los re-
sultados y “alcances” de una investigacién mediante talleres o seminarios con la

comunidad, se prestan a engafio. Al final de cuentas, lo que se logra con ellos es

118 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

privilegiar o imponer un particular punto de vista, el del resultado objetivo de la
investigacion, con sus rituales académicos y su parafernalia técnica, cuando de lo

que se trata es de la subsuncion de los datos cientificos en la politica.

La organizacion de esos eventos demuestra que estan hechos para transmitir in-
formaciones y estandarizar procedimientos, donde la participacion es sustituida por
capacitacion y adoctrinamiento. En algunos casos, la filosofia de “devolver a la
comunidad los conocimientos adquiridos en la investigacion”, convierte al taller
en una inyeccion que introduce en la comunidad, un lenguaje criptico con preten-
siones de no serlo, confuso y desapasionado que transmite lo que ella ya sabe, vive,
representa y dijo con sencillez. Se usurpa su cotidianidad y se la transforma en
datos revestidos de saber docto y experto, que no impiden aislar cierta sombra de
ridiculez. No es pues la “talleritis” tampoco una metodologia para propiciar lo que
Foucault (1979) llama “la insurreccién de los saberes sometidos”, ni es el espacio
para el acoplamiento de sus contenidos eruditos y sistematicos con los ingenuos y
Jerarquicamente inferiores de la gente (cfr. Foucault 1979:130), porque una practica
estructurante como el sentido, impone, domina, pelea, rechaza, negocia y asume,
pero no tolera.

Sin embargo, si los procedimientos cambian, en el entendimiento de que alli no
se capacita, sino que se forma una realidad 1til a los propositos de una comunidad
politica en construccion, es posible que se configure un escenario propicio para la
critica epistemoldgica. El contagio de la investigacion sobre el pasado -como la ar-
queologica- con las sociedades vivas, controvierte su ingenuidad metodologica que
pretende mantenerse en su cajita de cristal, ideal y aséptica, sin pensar el destino de
los datos que su trabajo produce. Comprender que su lugar esta en el presente per-
mite comprender y controlar el efecto que ella tiene sobre la practica de los expertos
en el pasado.

1.3.3. La alteracion como sentido del pasado

Es preciso hacer un paréntesis en la exposicion, para sefialar que el enfoque y ubi-

cacion de lo aqui tratado procura no dejar por fuera el debate que existe en la actuali-

Carlos Viadimir Zambrano ' 11 9




Memoria colectiva y comunidad politica

dad entre arqueodlogos acerca del tiempo. Algunas de las reflexiones criticas de Trig-
ger (1984), Bate (1992) y Hastorf y Hodder (1996) hacen pensar que la arqueologia,
con sus tres desplazamientos metodoldgicos significativos -del dato descriptivo de la
ceramica o del vestigio arqueoldgico a la incorporacion de lo situacional individual,
de alli a la interpretacion y problematizacion de las condiciones sociales de las socie-
dades pasadas, y de ahi al reconocimiento de la vision que tiene el otro del pasado- ha
transitado de la Arqueologia General, a la Arqueologia Social y de esta a la Etnoar-
queologia, con sus respectivos cambios de método y supuestamente de comprension
de las nociones de tiempo y pasado de otras culturas. Sin embargo, a pesar de todo
su movimiento, en la arqueologia y entre los arquedlogos, tales nociones no han
logrado subvertir el dominio temporal asignado con rigor disciplinario y se dice que
los tres desplazamientos han mantenido la temporalidad occidental que la define, sin
vislumbrar aun la posibilidad de incorporar criticamente las temporalidades de las
sociedades con las que interactia. Si ello ha sido asi -lo cual por mas radical que sea
la critica no deja de ser un avance significativo- se puede esperar, que la Arqueologia
comience a pensar el sentido de pasado que se gesta en los movimientos sociales, no

s6lo por el movimiento en si, sino por ella misma.

Se debe recordar que, para efectos de este analisis, se estd en medio de un mo-
vimiento social que esta redefiniendo su identidad étnica, y al hacerlo también esta
construyendo socialmente el sentido de su pasado. En este proceso, quiérase o no,
los datos arqueoldgicos estan involucrados. El pasado, al adquirir vigencia entre los
yanaconas, con el simple hecho de invocarse y més aun de ponerse en discusion (ni
siquiera es necesario estar de acuerdo porque, las mas de las veces, ni los mismos
expertos lo estdn)'! ingresa al presente y se hace presente, introduce nuevos conflic-

tos y nuevos actores como las mujeres y los jovenes.

11" Recuerdo un taller en Pancitard, en el que luego de presentar académicamente cinco de las posibles
interpretaciones sobre los primitivos habitantes del Macizo, con sus respectivas consistencias e inconsis-
tencias, Parménides Ruales, persona reflexiva, me increp6 diciendo: “;pero si ustedes ni siquiera estan de
acuerdo, c6mo pueden decir que somos yanaconas?.” Tres afios mas tarde, Parménides habia llegado a
una conclusion, la cual se incluye en un epigrafe de Yanacana y , “la yanaconidad en este tiempo pas6 del
cerebro al corazén.” (En Zambrano 1995). En efecto, la yanaconidad resolvio el problema de una historia
refundida.

120 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

Los datos de los historiadores y arque6logos se salen de su temporalidad, de sus
tumbas y sus anaqueles para insertarse en la dindmica actual del movimiento yana-
cona y de esta manera los arquedlogos y la arqueologia son arrastrados por esa are-
na contagiosa de la construccion del sentido o lo que es lo mismo, son conducidos
a pensar y pensarse en relacion con el presente y el futuro que prefigura el sentido.
Se recalca que este problema no compromete los métodos arqueoldgicos, ni por la
via de la manipulacion, ni por la de su ideologizacion; mas bien los inserta en una
relacion social de conocimiento que el sentido establece con el presente. Bourdieu
(1995), arroja una luz sobre una cuestion de método que es absolutamente esencial,
para seguir tratando el problema esbozado en este capitulo. Citado in extenso, se-

fala:

“El trabajo dificil, y tal vez interminable, que es necesario para romper con las
prenociones y los presupuestos... suele ser mal comprendido, no sélo por aquellos
que se sienten zarandeados en su conservadurismo. Hay en efecto una tendencia a
reducir a un cuestionamiento politico, inspirado por prejuicios o pulsiones politicas
(disposiciones anarquistas, arrebatos iconoclastas, inclinaciones antidemocraticas), lo
que es y pretende ser un cuestionamiento epistemolégico. Es del todo probable que...
a proposito del caso de Michel Foucault, este radicalismo epistémico hunda sus raices
en unas pulsiones y unas disposiciones subversivas, pero que sublima y trasciende.
Lo que esta por encima de toda duda, en cualquier caso, es que, en la medida en que
lleva a un cuestionamiento no sélo del «conformismo moral» sino del «conformismo
16gicon... choca a aquellos que lo reducen a un radicalismo politico tal como ellos lo
conciben, es decir a una denuncia que, en mas de un caso, €s una manera particular-
mente perversa de precaverse contra cualquier cuestionamiento epistemoldgico ver-
dadero.” (Bourdieu 1995:93).

Con base en lo anterior, se afirma aqui que en el cuestionamiento epistemologi-
o, se¢ encuentran las bases de los cuestionamientos politicos radicales, con lo cual
S$¢ asume que una postura epistemoldgica (en este caso la revision critica del discur-
so cientifico de la Arqueologia) conlleva un planteamiento y una postura politica,

cuyo objeto es revolucionar la critica, el pensamiento y la mentalidad y transformar

Carlos Viadimir Zambrano { 121




Memoria colectiva y comunidad politica

la representacién simboélica de un hecho o una cosa, antes que movilizar una actitud

proselitista.

La presencia de ideas contradictorias en torno a lo indigena y a lo yanacona que
se observo en el Macizo Colombiano, generd problemas de toda indole, ademas de
los tedricos y conceptuales. Situacion que se mantiene -con no pocos cambios y no
menos problemas- hasta la fecha. Las ideas de haber sido sirvientes sin dios ni ley
y vanguardias de colonizacion hispana, hizo carrera entre los mismos indigenas.
También se produjeron conclusiones que confirmaron la destruccion de los pueblos
de indios y de los indigenas del Macizo desde mucho tiempo atras. Buenahora, afir-
mo que “el indio del Macizo adoptd las normas de vida occidentales y en el término
de tres generaciones todos se extinguieron” (Buenahora 1995:215). Y sin embargo,
a renglon seguido aseveré que “los resguardos... (poblados por los yanaconas)...
son las unidades sociales y econdmicas y la forma de tenencia de la tierra que mas

continuidad han tenido en la region (Buenahora 1995:223).

Conceptos como el de aculturacion no responden a tanta confusion y poco a poco
se fue conformando la idea de la posibilidad de pensar no en una alteridad consti-
tuida, un otro definido, sino en una alteridad basada en la alteracion, una alteridad
que tuviera presentes las rupturas, los cambios culturales y las transformaciones
historicas. Se trataba de hacer un esfuerzo para entender el caos que se presentaba
ante los ojos: gente negra que decia ser yanacona, yanaconas que negaban serlo,
blancos mas misticos con la causa yanacona que los propios indigenas, yanaconas
no indigenas e indigenas no yanaconas, historiadores que hablaban de ancestros
quillancingas, rastros de Arqueologia agustiniana y profesores que ensefiaban nasa,
quechua e inglés. Resguardos que no tenian la solidaridad ideal de los regimenes de
propiedad comunal sobre la tierra, comunidades con propiedad privada mucho mas
cooperativas que las comunales ¢ historiadores que hablaban de la destruccion de
instituciones y de la extincién de la poblacion, pero del mantenimiento de tradicio-
nes (?). En fin una comunidad compleja, multicultural de hecho, y un movimiento

social en busca de un sentido comun a todo eso.

122 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

Se concibié entonces el supuesto de que todo cambio cultural y toda transfor-
macion inciden en la cultura, las tradiciones y las costumbres y son fuente y parte
en la cultura que se crea. Los cambios no siempre son aculturaciones tanaticas, que
llevan por designio al aniquilamiento étnico. Una etnia por sufrir transformaciones
no deja de serlo y por su condicion de comunidad imaginada, une lo diverso me-
diante universos simbolicos. Asi pues, la alteridad basada en la nocién de alteracion,
se tradujo en la comprension de que el sujeto, individual o colectivo, es dindmico
en si mismo y puede ser entendido incluso a partir de sus propios cambios de na-
turaleza. Esta concepcion, derivada de la mas descuidada de las dos acepciones de
la definicion filoséfica de alteridad, era util porque si algo se percibia era que habia
yanaconas negros, mestizos y blancos y aqui la naturaleza conceptual de la etnia era
cuestionada por la realidad y se hacia evidente que la composicién de lo étnico se

estaba transformando también.

Cualesquiera hayan sido los multiples sucesos histéricos ocurridos entre los ya-
naconas que condujeron a la desaparicion de su idioma, a la transformacion de sus
tradiciones y costumbres y a la sustitucion de sus formas de gobierno hasta llegar
al movimiento étnico actual, se pueden leer como una continuidad histérica, a tra-
vés de lo que cambia, de lo mutable, historico y perecedero, y no de lo inmutable y
eterno. El simple hecho de negar, confirmar o considerar la posibilidad de que los
yanaconas fueran o no una permanencia cultural en el Macizo desde antes o después
de la llegada de los espafioles, potenciaba la historicidad de un pueblo que a todas
luces debia comprenderse por sus progresivas y permanentes transformaciones his-

téricas.

Se hace necesario exponer con claridad las innovaciones, modificaciones, trans-
formaciones, invenciones y rupturas acaecidas entre los yanaconas, en el marco de
una teoria general del cambio que las defina como propias de la evolucién, desarro-
llo y continuidad de un proceso del que una construccién de sentido puede nutrirse.
Es discutible que el arquedlogo se plantee si son 0 no yanaconas, o que mediante la
Arqueologia se intente dar cuenta de una etnicidad, porque ésta se construye social-
mente y no arqueologicamente y ademas porque ni los yanaconas mismos juzgan

claro su pasado y no tienen por qué hacerlo. Lo que si tienen claro, en cambio, es

Carlos Viadimir Zambrano l 123




Memoria colectiva y comunidad politica

la idea de que detentan vinculos con el pasado, que su presente es yanacona y que
se debaten para cristalizarlo a futuro mediante su proyecto para identificarse como
pueblo. Es posible que la Arqueologia y la Historia coadyuven a la identidad, pero
no es la funcién ni del arquedlogo ni del historiador el dictamen pericial de si son
0 no un grupo étnico. La obsesion inveterada y apasionada por la recuperacion de
objetos del pasado, por su clasificacion sistematica y la ordenacion rigurosa de las
series de los objetos rescatados, puede prestarse a repetir la idea, en que no pocos
han caido, de que un hallazgo de sortijas, una tumba o una taza pueden definir un
pueblo pretérito y su identidad e incluso constituirlo (cfr. Rubio 1988:20).

Creo que se puede llegar a convenir ciertos acuerdos previos para posibilitar un
avance en la solucion practica del problema. De modo general -por ejemplo- se pue-
de estar de acuerdo en que los habitantes del Macizo Colombiano, como cualquier
otro pueblo, asi alguno presente rasgos de identidad de mas larga duracién o menos
alteraciones, han sufrido distintos procesos e intercambios culturales, miscegenacio-
nes, dominaciones politicas, agregaciones culturales, redefiniciones identitarias, etc.;

y, a pesar de ellos, mantienen a través de largos periodos su unidad como grupo.

La nocion de Alteridad en tanto alteracion eventualmente muestra una opcion
tedrica para desentrabar el problema. Es que la alteridad es una nocién que permite
la comprension del si mismo, de los cambios ocurridos en el proceso identitario. La
alteridad es ante todo un proceso dinamico de reajuste, seleccion y reinterpretacion
de los atributos de pertenencia y diferenciacion frente a otros y existe porque ningun
ser individual o colectivo es autarquico. “Consiste en el paso de un estado a otro,
con o sin cambio de naturaleza. Es uno de esos estados transitorios y distinto de los
estados que lo preceden y lo siguen” (Bon: 1974). Es una calidad de la alteracion
que se fundamenta en la categoria de relacion y toda relacién negocia las diferencias
y apropia las similitudes, vale decir, produce cambios. Y de tales negociaciones y
apropiaciones surgen las identidades. En razon a ello la etnicidad -identidad genéri-
ca de las etnias- no es la suma de elementos culturales sino un factor determinante
en los procesos de institucionalizacion en los pueblos indigenas. De ahi que el papel
que juega en la construccion de la comunidad politica yanacona sea el de resolver

conflictos, crear sentidos y construir unidad. Respecto a la identidad Myriam Jime-

124 I Carlos Vladimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

no, apoyandose en Motta, Waldman, y Mach, indica que “la identidad étnica, en
forma similar a otras identidades colectivas, es ante todo un proceso dinamico... No
reside principalmente en factores objetivos como la lengua o ciertas costumbres, e
incluso sirve para fortalecerla elementos provenientes de distintas tradiciones cultu-

rales y de momentos histéricos muy variados.” (Jimeno: 1996:46)

Me da la impresion de que las arqueologias nacionales -no digo nacionalistas-
parten de un a priori: todo hallazgo, por ser hallado en territorio de su nacién corres-
ponde a los antecedentes de su cultura. Por ejemplo, el Hombre del Tequendama es
un antecedente del hombre colombiano y del poblamiento antiguo de nuestro pais.
Seguramente esto puede ser explicado mejor en la logica cultural de la produccion
del ancestro y no en la verdad anacrénica de su supuesta colombianidad. Este des-
linde le permitiria al antropélogo, al historiador y al arquedlogo contextualizar sus
datos, de una manera tal que los concentre no en la busqueda de la legitimidad de la
etnia o de la nacion -que son construcciones sociales de sentido-, sino en la consta-
tacion de los desarrollos y transformaciones de una sociedad acaecidos en el tiempo.
Pero por sobre todo que -creo es el punto de quiebre con aquellos que al leer esto,
digan “iPero si eso es lo que hacemos!”- aporten nuevos elementos sobre los estadios

multiculturales existentes en el pasado.

Sin perder los centros metodolégicos y los rigores fundamentales del pensamien-
to y procederes académicos y étnicos, se pueden establecer puentes que permitan
romper sus fundamentalismos, avanzar en el conocimiento de la diversidad de nues-
tras sociedades y fundamentar el hecho de que las civilizaciones como las disci-
plinas se desenvuelven a través de sus contagios y contactos, decidiendo formas

particulares de diferenciacién en su organizacion social e identitaria.

Por lo demas, desde Gordon Childe, si no antes, la arqueologia ha sido una disci-
plina topica capaz de explicar los cambios en la economia humana o en los sistemas
de produccion. El acercamiento de la arqueologia a las reconstrucciones histéricas
globales, donde los cambios y no la periodizacién, son los que tienen un papel im-

portante en la explicacion, es un paso ya dado. Al introducir la comprension de los

Carlos Vladimir Zambrano ! 125




Memoria colectiva y comunidad politica

fendmenos originados por la reflexividad académica y social'?, se abre un horizonte
que puede contribuir a dar cuenta de tres cuestiones fundamentales en la relacion
arqueologia e identidad, desde la perspectiva de la alteridad que se ha propuesto:
la primera, hay espacio para el andlisis de la influencia del conocimiento experto -
arqueoldgico, histérico, antropolégico y politolégico- en la construccion de sujetos;
la segunda, se potencia la generacion de estudios sobre las estructuras de alteridad
de los pueblos; y, la tercera, se promueve la evaluacion del efecto que producen las

estructuras de alteridad sobre las disciplinas y su difusion en la sociedad.

Si de esta forma se procediera, ese didlogo entre saberes con el pasado -0 lo que
es lo mismo, ese campo de luchas originado en la construccion social del sentido,
arena potencial de la formacion de identidad, lugar para la invencion de tradiciones-
seria fructifero. Se procederia técnica y metodologicamente, se podria desarrollar
una arqueologia local y una arqueologia de las alteraciones que tanta falta hacen,
arqueologias que, sin perder de vista el lugar de los grupos en las civilizaciones,
nos den cuenta de los procesos locales. Parece que en este proyecto la arqueologia,
impone otro reto para encarar el futuro académico de la disciplina y su lugar en los

procesos de construccion de sentido.

Los yanaconas de hoy no son los yanaconas de ayer. Pero (cémo podria interpre-
tar un arqueologo del afio 2300, suponiendo que los yanaconas de esa fecha fueran
herederos de los actuales, los restos de un cementerio yanacona con tumbas de blan-
cos, otras de negros y otras de indios? La cuestion del pasado que de esta pregunta
se infiere, introduce el hecho de que la historia de un pueblo es inacabada, porque
el hilo articulador de lo social en el presente -hilo articulador de lo disgregado-
que es la capacidad que tiene el ser humano de simbolizar, exhuma y resucita sus
restos, convirtiendo este proceso de resurreccion simbolica en una tarea de nuestra

competencia. Y, anclados en una tradicion disciplinaria, se puede pensar que la Ar-

12 «ga ha de afiadir al caracter inestable de todo conocimiento empirico, la ‘subversion’ que conlleva el
reingreso del discurso cientifico social en los contextos que analiza (teorias, conceptos y discursos) que
circulan continuamente ‘entrando y saliendo’ de lo que representan en si mismos Yy, al hacer esto, rees-
tructuran reflexivamente el sujeto de su analisis, que a su vez ha aprendido a pensar socioldgicamente.”
(Giddens 1996:47)

126 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

queologia de las transformaciones, dindmicas culturales, suma de culturas y altera-
ciones, puede dar razén de una nueva forma de entender el pasado y a quienes usan
el dato arqueolégico para dar sentido a su presente bajo un proyecto de identidad.
Vale decir, dar razén de la ubicacion social de los resultados de una investigacion,
en el que la alteridad como alteracion sea un componente sustancial de un si mismo

complejo, pluralizado y culturalizado.
1.4. Pasado arqueoldgico e identidad

Se puede decir que los movimientos sociales -el yanacona es un ejemplo- gene-
ran sentidos e identidades, que la produccion de sentido se realiza publicamente y
en conflicto, que la relacion entre identidad y Arqueologia, pensada desde la cons-
truccion de sentido, se presenta no como un hecho académico, sino como una rela-
cion social de conocimiento, investida por una lucha entre epistemes, y que en tal
relacion el dato arqueoldgico en manos del movimiento social es reconfigurado y se
le asignan nuevas significaciones. Basicamente, se puede afirmar que en la cuestién
relativa a la construccion y redefinicion de la comunidad politica yanacona, en el
periodo dominado por la construccion de sentido, dada la decisién de usar el etno-
nimo y pensar el origen de su procedencia, el dato arqueoldgico se desplaza de un
saber académico a un saber social 0, mas exactamente, a un conocimiento apropiado
y a veces transfigurado.

La anterior sintesis no deberia horrorizar a nadie. Cuantas veces, en tiempos
modernos, la historia es sustituida por los mitos modernos de la nacion. Por esas
sintesis de lo simbélico, a veces enigmaticas, que juntan lo diverso y antagonico
haciéndolos aparecer comunes, pero que dan coherencia a la fragmentada historia
real. Imaginese las monedas que en 1986 salieron a circulacion en México. En ellas
aparecen acufiados cuatro personajes de la Revolucién Mexicana: Emiliano Zapata,
Pancho Villa, Francisco I. Madero y Venustiano Carranza. Tendencias histéricas
irreconciliables dentro de la revolucién en su momento, de lo cual toda la historia da

testimonio, pero unidas como simbolos de la identidad nacional de los mexicanos.

|
Carlos Viadimir Zambrano | 127




Memoria colectiva y comunidad politica

Ni la Antropologia ni la Arqueologia son inmunes a los problemas de la cons-
truccion de identidades. Su papel es activo. Un museo arqueologico demuestra que
el trabajo del arquedlogo, que interpreta “sociedades muertas”, finalmente es apro-
piado por -0 impuesto a- una “sociedad viva”, que aunque no lea los resultados de
su investigacion la apropia en tanto significado. En Colombia la Arqueologia de
Angulo, Cubillos, Duque, Chavez, Reichel-Dolmatoff, Herndndez de Alba, Groot,
Gnecco, Illera, Llanos, Ardila, Herrera, Mora, Botiva y Preuss, entre otros, quizas
no es leida como la literatura de Garcia Marquez, pero sus hallazgos, sean monu-
mentos o vasijas, tiestos o puntas de proyectil, hablan por si mismos y por ellos. No
se sabria decir qué tan apropiados -0 impuestos- estén sus hallazgos por la identidad
nacional (que tampoco se vislumbra con claridad meridiana), como si lo pueden
estar en Alemania, Iran, China y México, por citar algunos ejemplos, todos ellos
ligados a procesos de construccion de comunidades politicas nacionales, bastante
institucionalizadas. En lo personal la bonita y pequeiiisima muestra de la Arqueo-
logia colombiana, hecha pasado-patrimonio-identidad en el Museo Nacional, con-
trasta con la de la Arqueologia mexicana y la inversion en investigacion, proteccion
y mantenimiento de esos patrimonios, de un pais a otro da cuenta en pesos y mo-
numentalidad del sentido asignado al pasado. De otro lado, es bastante conocida
la imagen que los habitantes de San Agustin tienen de los agustinianos, y que los
paeces de Santa Rosa y Pisimbala tienen con las tumbas y el parque arqueoldgico
de Tierradentro.

Una exploracion de la relacion entre Arqueologia y la construccion de la iden-
tidad en comunidades politicas nacionales y no étnicas, como por ejemplo la fran-
cesa, nos muestran la forma como los datos arqueologicos son reinterpretados de
acuerdo con las necesidades del tiempo historico y las demandas de unidad nacional
e incluso para la justificacion de una guerra'®, interpretacion que busca dar sentido
a las acciones que conducen a consolidar una nueva comunidad politica -para el

caso, reclutada. Napoleén III en 1852, en su afan de popularizar la vision célti-

13 Las metas politicas de los franceses en los siglos XVIII y XIX con la fundacion de la Academia Céltica,
que tuvo a la emperatriz Josefina, como su patrona, fue darle autoridad académica a la justificacion ideolo-
gica de la expansion militar de las fronteras del imperio francés que con sus flamantes victorias reclamarian
todo el antiguo territorio de los galos. (cfr. Dietler:1994:598)

128 i Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

ca de la identidad francesa, financi6 investigaciones arqueoldgicas, fundé museos,
impulsé academias y convirti6 en sagrados tres sitios de la edad de hierro (Alesia,
Gergovia y Bribacte) que le permitieran realzar las revueltas de Vercingetorix, el
galo, héroe de la resistencia francesa ante los romanos y defensor-fundador, por
tanto, de sus tradiciones (cfr. Dieter: 1994). Manuel Gamio, uno de los arqueologos
que durante el tiempo de la Revolucién Mexicana, contribuyé con mayor firmeza a
dotar del sentido moderno de la identidad nacional de los mexicanos, sefiald en su
obra Forjando Patria (1916), que a los mexicanos no se les debia contar el pasado,
sino mostrarselo. Con ello dio origen al desarrollo de la Arqueologia monumental

mexicana.

Los vinculos entre el trabajo arqueoldgico y construccion de sentido de una iden-
tidad nacional o étnica, son directos. Como sefiala Dietler (1994) “la Arqueolo-
gia provee para la imaginacion popular conexiones tangibles con su identidad...
y sirven para dar autenticidad a la construcciéon de tradiciones... la mas efectiva
expresion de la etnicidad requiere tomar posesion de una determinada geografia y

la arqueologia provee los elementos para ello mediante cosas, sitios de habitacion y
sagrados” (Ibid.:597).

1.4.1. Arqueologia, memoria y politica

¢Inciden la Antropologia, la Arqueologia, la Historia y la Politologia en proce-
sos de construccion de identidades y memorias colectivas? ;El pasado tiene que ver
con la gestacion de una comunidad politica, mas alla de una férmula retérica? Son
preguntas que en el fondo quieren testimoniar la capacidad y conciencia que los es-
tudiosos del pasado tienen para responder a las preguntas identitarias de un grupo.
Las respuestas son afirmativas, pero estan revestidas de una complejidad enorme:
intervienen cuestiones epistemoldgicas, cientificas, axioldgicas, éticas, filosoficas,
teoricas, metodologicas, ideologicas y politicas. De todas maneras, atn si se conce-
de con claridad que lo antropoldgico, lo arqueoldgico, lo histérico y lo politoldgico
forman parte de la construccién social del sentido del pasado, en el que participa

de manera protagénica y conflictiva, la consecuencia es metodoldgica y depende de

Carlos Viadimir Zambrano 3 129




Memoria colectiva y comunidad politica

qué respuesta dar a un movimiento social que busca su identidad y que se pregunta

sobre su pasado.

La cuestion de la identidad no es un problema de moda. Es un problema crucial
que no se ha abordado en sus implicaciones sociales y humanas. ;Quién evalta algo
que pudiera llamarse el costo social y cultural de la identidad? Se debe empezar a
establecer una relacion entre defunciones, suicidios y violencia con movimientos
por la identidad para poner en evidencia que las cuestiones de la identidad tienen
que ver con la estabilidad siquica de muchos individuos, la cual comienza por brin-
dar una unidad simbolica a sus agregados y los expertos sobre el pasado -segun se
deduce de lo aqui expuesto- no son ajenos a este propoésito. De hecho, Gamio tenia
claro que la fortaleza de la nacion mexicana y su seguridad emocional, se vehiculi-
zaban mediante un sentido de pertenencia que se advirtiera, por todos los rincones
de la geografia nacional; para lograrlo levanto ciudades prehispanicas donde ya no
existian, apostandole a la solidez de la institucionalidad revolucionaria recién crea-
da. Eso no cuestiona su rigurosidad cientifica, su celo investigador y su meticulosi-

dad arqueoldgica, pero si los indicios politicos de su episteme.

Por eso parece interesante e importante que la Arqueologia piense su papel no
s6lo en relacion con la etnologizacion del pasado o con la complejizacion a traves
del estudio de formaciones econdmico- sociales pasadas, sino con los procesos so-
ciales e identitarios que Hobsbawm y Ranger llamaron de tradiciones inventadas.
Una exploracion de la relacion entre la arqueologia y la construccion de sentido
en el marco de las redefiniciones identitarias que buscan consolidar nuevas comu-
nidades politicas modernas, es de importancia considerable no sélo para los casos
que aqui se trataron o sirvieron de ejemplo, sino para una revision del paradigma

arqueoldgico en relacion con las dindmicas de alteridad de los pueblos.

Es igualmente importante para los estudiosos del pasado y en particular para los
arquedlogos, desarrollar una conciencia critica de su situacion en este tipo de proce-
sos a fin de comprenderlos. Su practica no necesariamente se condicionaria a metas
de investigacion, interpretacion y la evaluacion de conocimientos con el 4&nimo de

reconocer sus responsabilidades cientificas sino en las implicaciones que tiene el

130 | Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

jugar un papel importante en el sentido de las identidades colectivas modernas. Si
muchos arque6logos son proclives a mantener las interpretaciones autoritarias e
imponentes, se sugiere -por lo menos- comprometerse con entender la reflexividad
en la discusion y autocritica disciplinaria y en la comprension de la complejidad de

la construccion de sentidos.

La construccion y redefinicion de la identidad yanacona permitieron reflexionar
sobre la relacion entre Arqueologia e identidad, desde la construccion social del
sentido en torno a los hechos que acontecieron desde que el movimiento yanacona
se interrogd acerca de su etnonimo y el origen de su procedencia y presencia en el
Macizo Colombiano. Se constatd que el pasado fue introducido en la construccion
de sentido de manera reflexiva y conflictiva. Se concentrd el anélisis en algunas
consideraciones que surgieron al realizar una investigacion antropoldgica en el co-
razon de un movimiento social en la que se confirmd la interaccion no sélo entre los
datos y las aspiraciones de los yanaconas, sino en la forma en que se intercambian
y reflexionan los saberes.

Se identificé que el sentido es generador y conducente de las identidades co-
lectivas y su produccion social en no pocas ocasiones se ve fragmentada, dispersa,
desorientada y hasta oportunista, pero que con una adecuada visiéon y comprension
sobre el asunto y con ciertas destrezas tedrico-metodoldgicas esa condicion es supe-
rable. Para avanzar en la comprension tedrica de la complejidad de la construccion
de sentido sobre el pasado, se sugirieron los aportes teéricos de Bourdieu, Friedman,
Giddens, Garcia Canclini, Hobsbawm y Anderson, principalmente. Ellos ayudan a
entender por qué la Arqueologia participa de la construccion de sentido de un mo-
vimiento social, aun sin proponérselo conscientemente, casi por contagio y puede
ser bienvenida o controvertida por todos los bandos que se disputan el sentido. Se
debe prestar especial atencion a la comprension de los procesos historicos mediante
los cuales las identidades son construidas y transformadas por la competencia entre
grupos y a las vias por las cuales el pasado distante es ordenado como un recurso

simbolico para establecer la continuidad y autenticidad de una sociedad.

Carlos Viadimir Zambrano I 131




Memoria colectiva y comunidad politica

Finalmente, se hace perentorio esclarecer la posicion del investigador en ese pro-
ceso. Al reconocerla se abrird un espacio para pensar que la verdad del pasado no
estd en los resultados cientificamente determinados, sino en un proceso social, en el
que el sentido es determinante y cuya busqueda se desarrollaba de manera amorfa
pero real ante nuestros ojos. Esta condicion no controvierte los métodos con los que
el arqueologo, historiador, antrop6logo o politélogo consiguen la informacion y no
pone en riesgo todo el sistema de construccion de un saber, sino que simplemente

problematiza su forma de relacionarse con los otros y de posicionarse ante ellos.

Una posibilidad para el didlogo sobre el pasado es la de introducir la nocidn de al-
teracion como posibilidad de pensar el desarrollo de la cultura étnica desde sus cam-
bios y transformaciones y no desde una supuesta pureza de rasgos y una inmutabili-
dad estructural. Debe tenerse en cuenta, si se acepta esa posibilidad, que todo cambio
cultural no tiene por respice polum el aniquilamiento étnico y necesita ampararse en
una teoria general del cambio que lo defina como inherente a la evolucion, desarrollo

y continuidad de un proceso del que una construccidn de sentido puede nutrirse.

Solo resta esperar que la inacabada y pugnaz construccion del pasado, ese per-
manente y siempre conflictivo didlogo entre saberes, logre encontrar caminos de
comunicacion y comprension y que esta reflexion coadyuve de alguna manera, por
consenso o disenso, a pensar en la importancia y centralidad que nuestras discipli-
nas tienen en la construccién y redefinicion de las identidades y de 6rdenes sociales
que reconozcan la diferencia y diversidad y contribuyan a una mejor convivencia

entre los seres humanos, hombres y mujeres, y sus culturas y pueblos.

132 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

2. LA PRODUCCION DEL ORIGEN DE UN PUEBLO

Los procesos de diferenciacion social y cultural son estructurales a una sociedad;
uno de los rasgos de la diferenciacion es la capacidad de legitimarse en discursos
fundadores, que son una de las manifestaciones empiricas de la produccion social de
los origenes. Una diferenciacion legitimada en un discurso de estos, genera discri-
minacion. Cuando el origen se sustenta en una raza, esta califica tanto la diferencia-
cién como el origen, produciendo la racializacién del discurso y la discriminacion
racial. En consecuencia, pensar el racismo fuera de la légica de las razas, incorpo-
randolo a la produccion de fundamentos de pertenencia para los miembros de una
colectividad, confronta la naturalizacién que ha tenido la cuestién racial y se orienta

a desracializar el analisis a que esta ha sido sometida.

Este capitulo examinara teéricamente la relacion entre la diferenciacion social y
cultural y la produccion social del origen de una poblacién y analizard sus nexos
con la formacién de comunidades politicas, la memoria colectiva y la emergencia
de la discriminacion. Ha surgido esta inquietud de la foucaultina idea de que en la
guerra de las razas se encuentran las bases de una contrahistoria, no tanto para hacer
la apologia del racismo (cfr. Foucault 1992) como por explicitar que lo que en ella

se enuncia es el derecho a la rebelién de los pueblos oprimidos, con un discurso que

Carlos Vladimir Zambrano [ 133




Memoria colectiva y comunidad politica

irrumpe pluralizado contra la tradicion lineal y heroica de las historias hegemonicas
(Gnecco 2000), para rehacer el inacabado y siempre conflictivo principio de moder-
nidad: igualdad politica entre la diversidad humana. Esas historias de la disidencia
cultural, la contrahistoria, corren el peligro de que al ser racializadas, no vislumbren
la puerta viquiana de la sciencia nuova (1978), aquella que pretendi6 confirmar que
el motor de la historia de la humanidad es la lucha entre pueblos, mas que entre clases

sociales o razas.

Idea de la historia -invisibilizada como los pueblos de los que habla- en la que las
culturas, las naciones, las etnias se constituyen en sujetos historicos. Habria que vol-
ver a Vico, para ver si se puede extraer de su mirada renacentista lo que las ciencias
sociales de hoy no han podido decir acerca de la conflictiva presencia de la diversidad
cultural humana. En adelante, retomar la idea de la guerra entre razas, no remite a la
consideracion de la raza, como determinante de la historia; espero que esa premisa
se mantenga sepultada en los anaqueles universalistas del s. XIX y lapidada en las
gavetas evolucionistas de todo cufio del s. XX. Los visos de la contrahistoria que
alli se inscribe, las historias locales, los revivalismos étnicos, los fundamentalismos
religiosos, las resistencias anticoloniales, los derechos de los inmigrantes, son los que
articulan las luchas politicas con las memorias colectivas dominadas. Tal articulacion
produce otra cosa distinta, evita que el racismo se pueda colar entre ella. Por tanto,
se propone pensar la produccién social del origen como una nocién que se situa en
la generacion politica de los discursos que legitiman la accion politica de la diversi-
dad.

La fuerza que produjo la contrahistoria llegé a los ilustrados de los siglos XVIIl'y
XIX (Duchet 1988). Ellos constaban las enormes diferencias entre los pueblos, pero
asi como promovian la tolerancia, también la persecucion. En muchos casos, como
lo demuestra Todorov (1991), el eurocentrismo cultivado de alguna mente, echaba al
traste, en la practica, lo que su intelecto elaboraba magistralmente en teoria. Por en-
tre esos resquicios se filtré la biologizacion de la politica y constituy6 su hegemonia

sobre los relatos que buscaban la convivencia entre los pueblos.

134 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

2.1 El problema de los origenes de los pueblos

La modernidad irrumpid con el cientificismo cuestionando el teocentrismo an-
tropoldgico; planted que el hombre no era obra de la creacion de Dios, sino fruto de
la evolucion de la naturaleza, la cual sigue sus propios designios y no los Divinos.
El origen del hombre, entonces, no estaba en la creacion sino en la evolucion. Asi,
los pueblos, etnias y naciones evolucionan, desde el salvajismo -su estadio mas pri-
mitivo- hasta la civilizacidn -su estado mas desarrollado- el cual dibuja el curso de
la historia de los pueblos atrasados que deben, mas que emularlos, someterse a los
designios de una sola historia por recorrer (Diaz 1983). Transcurrieron los siglos
XIXy XXy esta idea prevalecio, aunque se haya pasado de una evolucion unilineal
a la manera de Morgan con la darwiniana lucha del mas fuerte, a una evolucion
multilineal y de esta al azar paleontoldgico de Jay Gould (1987). La gente mantiene
un respice polum fijado en los pueblos que son identificados como superiores o in-

feriores a si mismos.

Tal cambio de perspectiva, si bien fue revolucionario y produjo notables insti-
tuciones, no fue suficiente para transformar la mentalidad humana, arraigada al
sentimiento religioso, incluso en sus mas progresistas intelectos. La falta de con-
tundencia de esa oposicion, al sustituir a Dios por el Hombre produjo una suerte
de antropocentrismo teologico. La superioridad se la pelearon pueblos y naciones
predestinados, baluartes del progreso, la civilizacion, la blancura y la ilustracion;
colectividades portadoras, ademas, de la verdadera religion (Delacampagne 1983).
La razon introdujo la evolucién, produciendo la cientifizacion del designio divino,
digamos, ilustro la fe, pero no la transformé. Asi, la razén tenia una nueva fe, pero
fe al fin y al cabo; ya no en la providencia, sino en el progreso convertido en sino
civilizatorio de la humanidad. La razén introdujo la voluntad humana y la benevo-
lencia del poder supremo de los hombres civilizados y procedi6 a definir a la raza, la
cultura y el hombre universales (Balibar 1988).

El ocaso del evolucionismo no ha sido suficiente para que la cuestion del ori-
gen siga siendo la quimera de las ciencias como la arqueologia, la paleontologia, la

genética y la historia. El descubrimiento de la capacidad estructurante de las ideas

Carlos Viadimir Zambrano * 135




Memoria colectiva y comunidad politica

(Godelier 1988) y la aparicion de la sociologia del conocimiento (Berger y Luck-
mann 1978), nos han puesto tras de la linea de la produccién social de los origenes
y la formacion de los discursos fundadores. Entonces, de lo que se trata es entender
como se produce socialmente el origen de una comunidad, como se imaginan social-
mente los lazos de parentesco de gente de diversa procedencia que es incorporada a
una forma de colectividad; se esta frente al problema de la construccion social del
origen, de la produccion del origen y de la institucionalizacion del sentido de perte-
nencia a una comunidad. Estos dispositivos, los presuponemos anteriores a la idea
de raza y no al contrario.

La naturalizacion de lo mental es fundamental a la hora de comprender el éxito del
racismo, vale decir, de circunscribir el origen a la raza y fundamentar la diferenciacion
cultural en ello y por lo tanto discriminar a los otros con dicho criterio. El origen es
naturalizado, por eso la produccion social de los origenes es un proceso complejo de
formacidn, un sistema de creencias y representaciones, metaforas y discursos que ima-
ginan que una colectividad est4 vinculada por la pureza de rasgos genéticos similares,
aunque la realidad demuestre una diversidad y mezcla de ellos, que definen los actos
culturales, sociales y econémicos y que ademds sustenta una diferenciacion que abre
las puertas a discursos que legitiman acciones de poder. Al introducir la variable raza
en el origen, el racismo es concebido “como la doctrina segun la cual el comporta-
miento de una poblacidn estd determinado por las caracteristicas hereditarias estables
que derivan de aspectos raciales separados de atributos diferentes y que son conside-
rados de manera ordinaria portadores de relaciones de superioridad y de inferioridad”
(Banton 1967:8).

Tomas Abraham (en Foucault 1992) sefiala entre otros, un aspecto clave que es
determinante a la hora de plantear el estudio del racismo: la articulacion de las lu-
chas politicas con la memoria colectiva. Dado que el origen se instala en los fe-
némenos de la memoria colectiva, produce el racismo (origen negro-blanco), la
xenofobia (autdctonos-forasteros), etnicismo (salvajes-civilizados), nacionalismos
(atraso-progreso), fundamentalismo (gentiles-cristianos). Las luchas son las fuerzas
histdricas que en su confrontacion posibilitan las formas de accién politica centra-

das en un discurso original que es la base de la movilizacién de culturas, pueblos y

136 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

naciones, los sujetos de lo que Foucault llamé contrahistoria, una historia que pone

en el centro de su discurso el origen de las poblaciones como principio de la rebelion
de los excluidos.

2.2. Movilizacion de la diversidad y memoria

Una de las preocupaciones de la precaria modernidad es la de conocer las causas
y las consecuencias de la movilizacién politica de la diversidad; el mundo de los
“otros” ha saltado a la arena politica bajo la forma de nacionalismos rabiosos, fun-
damentalismos frenéticos, etnicismos delirantes, racismos exasperados, xenofobias
furibundas y etnocentrismos radicales que han hecho de sus doctrinas el principio
explicativo de la vida social y de la historia de sus comunidades, exaltando sus méri-
tos y derechos como nacion, religion, pueblo, colectividad o raza, sobre otros. Tales
“ismos” no son fantasmas que recorren el mundo, ni siquiera cuerpos latentes; son
artefactos politicos manifiestos y actuantes, con piel de camaledn, vestidos de sepa-
ratismo, segregacion, marginacion, discriminacién, dominacién, colonizacion o de
prejuicios, unas veces racistas, otras etnicistas, en veces fundamentalistas, a lo mejor
xenofobos, quizas etnocéntricos, pero siempre cuestionando las hegemonias. De ahi
que aunque comporten violencias que socavan la tolerancia, es necesario repensar
las constantes adjetivaciones a que son sometidos para explicarlos. Pero lo que se
procura aqui no es resolver el problema de como adjetivar la realidad, sino mas bien
de como dilucidar la homologacion racial de las situaciones que expresan contactos
entre poblaciones diversas.

Al precisar de qué se hablaba cuando se discutia de racismo, surgieron concep-
tos como etnocentrismo, nacionalismo, antisemitismo, etc. y otros mas genéricos
como discriminacion, marginalizacion y exclusion. Parecia observarse una suerte de
tautologia, pues en todos los casos, atin remitiendo cada uno de ellos a situaciones
diferentes, se repetia el mismo significado. Se genero una misma sensacion, pues
todos expresaban situaciones de discriminacion ligadas a diferencias fenotipicas,
lingiiisticas, econdmicas, ideoldgicas, nacionales y religiosas, asociadas a personas
o colectivos inferiorizados y desvalorizados socialmente. De ello se puede decir
que, si las violencias xen6fobas se definian como racistas, las situaciones de los

Carlos Viadimir Zambrano I 137




Memoria colectiva y comunidad politica

migrantes estaban racializadas. Si para explicar las relaciones de dominacién entre
las sociedades nacionales y los pueblos indigenas se hacia uso de su inferiorizacion
racial, las relaciones interculturales o interétnicas habian sido racializadas. Detras de
todos estos fenomenos de racializacion, que equiparan las relaciones interétnicas a
las interculturales y las internacionales a las migracionales subsiste el problema del
origen de los pueblos y naciones, que aporta legitimidad a su existencia cultural,
social y politica. En consecuencia, lo comiin a todos estos fenémenos es la exacer-
bacién del sentido del origen de un grupo étnico, nacional o religioso, especialmente

cuando conviene.

Obviamente, identificar racismo, xenofobia, nacionalismo, etnicismo, fundamen-
talismo, semitismo, fascismo, nazismo, s6lo puede entenderse si se acepta que su
diversidad fenoménica ha sido reducida a la raza, lo cual no es un problema de sus
realidades, sino que mas bien parece situarse como dificultad de interpretacion de
los observadores. Pero esto que aparentemente se presenta como adjetivizacion, uni-
formalizacion fenoménica y ambigiiedad conceptual, se inscribe dentro de la instru-
mentalizacién y operacionalizacion del poder. Asi, interviene la confusion como un
vehiculo que reproduce la posibilidad de estandarizar el mismo uso de la fuerza para

todos y emerge la funcionalidad de la biopolitica para tratar la diversidad.

Las situaciones conflictivas derivadas de las relaciones entre sociedades y estados
con sus inmigrantes, pueblos indigenas, comunidades negras, minorias étnicas como
los gitanos, como hemos visto, en casi todos los casos son asimiladas a un problema
racial (Anthias 1990; Taguieff 1988; Todorov 1991; Wieviorka 1993; Banton 1967,
Delacampagne 1983; Manzanos 1999). De hecho, siendo tales situaciones distintas
entre si, debemos anunciar que quien asuma tal postura no estd explicando el racis-
mo, sino asumiendo una posicion racista. Sin embargo, este galimatias que todo lo
racializa debe ser superado (Anthias 1993). Para iniciar este proceso, es necesario
apreciar, que si bien no es determinante distinguir los fenomenos y diferenciarlos de
la manera mas precisa, si lo es tratar de interrogarse qué es lo que ha hecho que se
identifiquen y qué ha coadyuvado para que no se expliciten conexiones y diferen-

cias.

138 ‘ Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

En suma, al exponer el término de racismo, nuestra modernidad ilustrada, civili-
zada, progresista y democratica, se torna sospechosa para todos. La inacabada bus-
queda de una horizontalidad en las relaciones sociales se vuelve difusa. La anhelada
convivencia de la diversidad humana se define conflictiva. Mas que incertidumbre, la
modernidad produce desasosiego. En términos de las relaciones sociales entre noso-

tros y los otros nada nuevo aparece bajo el sol.

Un racista y un antiracista se confunden en el propio circulo de su racismo -
como lo sefialé Taguieff en “Les métaphores idéologiques du racisme et la crise
de l'antiracisme”- porque es la forma que adoptan para imponer su dominacién y
su rebeldia, pues si uno ataca la raza del otro y el otro la defiende o se rebela, es
porque ambos creen en la batalla de las razas; hay sintonia en la creencia de que es
esa la fuerza que moviliza la confrontacion y creen que un clavo saca otro clavo.
(Qué se puede entender cuando un sujeto afirma que su raza es superior a la de su
oponente y este lo controvierte sugiriendo que la suya es la superior? ;Qué sucede si
un tercero en discordia relativiza las posiciones sefialando que no hay superioridad
o inferioridad racial, sino que todas las razas son diferentes insinuando desarrollos
desiguales, pero valoraciones simétricas? ; Acaso estas situaciones no son las que se
presentan entre los promotores del racismo y del antirracismo? Tal confrontacion si
bien define la ambigiiedad del discurso racista, lo que en verdad revela no es otra que
una identificacion de términos situados en los polos opuestos de una misma realidad,
lo cual permite que se atraigan. Asi, los mitos y las confusiones se sitian en uno y
otro bando. Negar la existencia de las razas o promover su igualdad entre ellas, no
resuelve el problema, porque ambas posiciones promueven la racializacion de los

conflictos, su horizonte; desde tal perspectiva, prevé su fatalidad.

Pero no se trata de saber qué raza se emancipa de otra raza, sino de liberarnos de
una vez por todas de la nocion de raza. No se duda que los términos mencionados
han sido racializados, sabemos que sus origenes particulares han sido poseidos por la
raza; no cuestionamos que esto es ya una realidad, pero entonces ¢Coémo explicarlos
fuera de toda realidad racial? Se piensa que mediante la introduccién de la nocién de

produccion social de los origenes se halle una nueva via de aproximacion.

Carlos Viadimir Zambrano J 139




Memoria colectiva y comunidad politica

2.3. El origen racializado

Se considera que esta analitica entiende el racismo como una de las variadas
expresiones de la discriminacion social y cultural (género, fenotipo, sexo, infancia,
clase, etnia, etc.), lo concibe no como un asunto racial, stricto sensu genotipico, sino
como un fendmeno multidimensional, basado en un proceso de diferenciacion que
es determinado por la produccion social del origen. Tal es el planteamiento aqui
desarrollado, que tiene por objetivo desracializar el analisis del racismo, para poder
comprender su entera significacion y ejercer una rigurosa vigilancia epistemologica,
sobre su conceptualizacion, que atraviesa sin miramientos toda nuestra estructura
mental, convirtiendo, de pronto, en un sujeto discriminador al mas furibundo relati-
vista, sin que se percate o tome la mas minima conciencia de ello. Cuéntos de noso-
tros, no padeceremos de los mismos males que Todorov (1991) detecté en Diderot,
Rousseau, Renan, Montesquieu, Gobineau, que aiin en su inmenso universalismo
ilustrado, que atn en la plenitud de su relativismo mejor fundado, después de defen-
der la inestimable riqueza de los salvajes (ya un concepto discriminatorio) procedian

a resaltar los valores de su raza blanca, ilustrada, europea y civilizada.

Generalmente, la necesidad de diferenciarse, por distintos motivos, requiere de la
invencién o reelaboracion de un origen, que una vez formado y socializado, coadyu-
va a concretar todos los procesos de institucionalizacién de la diferencia o de la
identidad o de naturalizacion del origen creado por la misma colectividad en un
momento dado (Zambrano 2000). Con suerte, se trata de hacer comprender que la
naturalizacién de las formas genotipicas y fenotipicas, como portadoras de signos
que pueden superiorizar o inferiorizar a una poblacion respecto de otras, obedece a
una construccion, ademas de social y cultural, politica. Asi, la idea de que la existen-
cia actual de una poblacién procede de un misma raza, debe ser explicada con base
en los supuestos mentales que la edificaron, pues sobra decir que la presencia de la
diversidad humana, la diferenciacion interna entre las culturas y entre los pueblos,
que es histérica, progresiva y una constante de la humanidad, los ha llevado a definir
origenes comunes, imaginar parentescos y simbolizarlos, mitificarlos y ritualizarlos,

para que les permitan concebirse como una comunidad (Anderson 1993; Zambrano

140 | Carlos Vladimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

2000). Lo que en las etnias son los lazos de consanguinidad, en las naciones son los
de conciudadania. No es la raza la que determina el origen de una poblacidn, sino la
produccion social del origen la que determina su sentido racial y la definicion de las

relaciones sociales, culturales y politicas como relaciones raciales

Los atributos que producen socialmente el origen no son inmanentes a una raza,
ni una poblacién podra definirse como pura, sin antes comprender que su pureza tie-
ne sentido sdlo si esta sirve para consolidar los lazos que 1dentifican a una poblacién
diversa y, eventualmente, oponerlos a otros, que son definidos por ellos mismos, en
iguales términos, pero en inversas cualidades, como distintos. Este planteamiento
se inserta en una busqueda, quizas quimérica, por la acentuada institucionalizacién
de los referentes raciales, a desracializar en nuestra mentalidad, esa larga duracién
de las representaciones racialistas, para interpretar las relaciones entre las colectivi-
dades humanas. Colombia puede ser un pais diverso, de hecho desde el siglo XIX,
es imaginado como tal, pero es hora que esa diversidad confusa, triétnica (negros,
mestizos, blancos ¢ indigenas), completamente racializada, se transforme, para erra-

dicar todas sus secuelas de discriminacion.

Se constituye la produccion social del origen como una nocién de diferenciacion,
para explicitar sus nexos con la formacion de comunidades politicas y la discrimina-
cion, lo cual permite sopesar en qué medida, cuando el origen es adscrito a una raza,
afecta otros ambitos de diferenciacion como los producidos por la inmigracién, la
diversidad cultural, étnica, religiosa o nacional. Las vinculaciones entre la produccion
social del origen en situaciones de inmigracién, multiculturalidad y diversidad étnica y
la discriminacion entre poblaciones y comunidades politicas en sentido general, desde
un punto de vista critico, hacen hincapié en las dimensiones paraddjicas y los nudos
probleméticos a que este estudio nos aboca. La cuestién del origen se relaciona con
la legitimidad de una comunidad politica, y el racismo, vale decir, la explicacién del
origen de una poblacion en términos de raza, obedece a un proceso de diferenciacion
e identificacion que lo liga a la comunidad imaginada. Por lo tanto, no es el racismo

el que forja la contrahistoria, sino la produccion social del origen imaginado por una
comunidad (Arditi 2000).

Carlos Viadimir Zambrano # 141



Memoria colectiva y comunidad politica

2.4. Origen y poder

Ahora bien, aqui se tratan los mitos y confusiones que estan asociados al tema
del racismo como operadores ¢ intensificadores del poder de unas poblaciones sobre
otras, a manera de orientaciones tacticas que nos hacen recordar los vinculos que
la cuestion racial tiene con la politica y el derecho, en suma con la produccion del
poder. Los mitos y las confusiones no mediran cuan cercano se esta a los ideales ra-
cistas o antiracistas, ni buscaran tomar conciencia de ellos para llevar a la gente por
caminos mas razonables en la accion politica derivada de la interaccion entre pobla-
ciones diversas, mas bien les asignara un lugar en la lucha social y cultural en la que
cumplen un papel que no puede ser axiologizado, sino politizado. Responden mas
que a valores a intereses, pues cumplen tareas en relacién con las fuerzas historicas

que se enfrentan para hacer posible las formas sociales de vida.

En este sentido la produccion social de un origen es diferente a la produccion
cientifica o académica de tal origen. La creencia emerge como parte de la religion ci-
vica, nacional o étnica, que soporta el convencimiento de que procedemos de algiin
lugar, asi esté demostrado por distintos caminos que eso no necesariamente es asi.
No se discutira cuanto hay en los mitos y en las confusiones de verdad y/o falsedad,
sino que se apelard a su autenticidad, la cual es constatada Unicamente por su exis-
tencia concreta, que es la que produce la validez en este contexto y por lo tanto la
posibilidad de someterlos al analisis. De paso, relativiza la idea de que los mitos y la
confusion sobre lo racial son negativos o ajenos a la politica. Su funcionalidad, se ha
dicho, es tactica por el hecho de ser parte de un conflicto, su presencia en el lenguaje
corriente, en la vida cotidiana o en la elaboracion teérica o doctrinaria, no les asigna
ni centralidad ni periferia, mas bien manifiesta un sistema de relaciones sociales y
politicas que activan dispositivos para legitimar la existencia de poblaciones que

deben oprimir a unos y rebelarse de otros, naturalizadas en un discurso racial.

Este planteamiento no tiene otro fin que contextualizar algunos hechos, compor-
tamientos y discursos, que generan confusion. No es por lo tanto el desarrollo de una
teorfa que permita develar su dinimica politica en estricio sentido, ni explicar de qué

manera los mitos y las confusiones se convierten en intensificadores y operadores

142 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

del poder, lo cual ha sido tratado en otros textos (Foucault 1992; Wieviorka 1992;
Banton 1967; Taguieff 1988; Zambrano 2000; Gnecco 2000). De todas maneras,
esta perspectiva provoca un desplazamiento en el analisis, de lo racial a lo mental,
vale decir, de los fundamentos naturales de la razas a los procesos ideologicos que
crean un sentido para orientar la accion politica de las poblaciones, el cual debe ser
comprendido a cabalidad y que hemos establecido en el hiato que conforman los

procesos sociales que producen las diferenciaciones y los origenes.
2.4.1. Diferenciacion y reproduccion politica

Partimos de una concepcién en la que la produccion social del origen se establece
a partir de un sistema de practicas, simbolos, representaciones, normas y valores,
en torno a la diferenciacion social y cultural entre los seres humanos, que organiza
la relacion entre las poblaciones de manera jerarquica, canalizando las necesida-
des y asegurando la reproduccion politica (Berger y Luckmann 1978). La creciente
complejizacion de este campo de estudio ha permitido profundizar el conocimiento
acerca de las variadas articulaciones que la produccion social del origen guarda con
todas las esferas sociales (Gnecco 2000; Zambrano 2000). Aun cuando todavia mu-
chos de los desafios y problemas abiertos por esta perspectiva de anélisis han de ser
resueltos, su importancia en la conformacion de ciertos perfiles de la discriminacion
social, es un hecho incuestionable. Como construccion social, el origen deviene tan-
to en una realidad objetiva como subjetiva, un orden que se impone a los individuos,
y que ellos a su vez recrean continuamente, con base en los significados que propor-

cionan el lenguaje, la historia y la cultura.

Asimismo, la interaccion social que prevalece bajo la construccion del origen
es de naturaleza jerarquica en la medida en que se rige por relaciones de poder: su
caracter asimétrico, derivado de una forma racista de percibir los origenes, expresa
uno de los rasgos constitutivos de ella. Sobre este y otros aspectos nos detendre-
mos a continuacion al discutir algunas de las complejas implicaciones analiticas
que encierra la relacion origen-diferenciacion-discriminacion. Las conexiones entre
el origen, la diferenciacion y la discriminacion en sentido general recogen formas

distintas de desigualdad en la distribucion de elementos (simbdlicos, sociales, eco-

Carlos Viadimir Zambrano ; ]43




Memoria colectiva y comunidad politica

némicos, culturales, politicos). Los limites y el alcance de las conexiones entre ellos

son materia de reflexion.

Una somera inspeccion del origen y la diferenciacién como criterios de discri-
minacidn social arroja unas cuantas divergencias entre ellos. En primer lugar, aun
cuando la diferenciacién puede lograr una continuidad por la via la reproduccion
subjetiva, se trata -al menos en las sociedades modernas- de una condicién modifica-
ble a lo largo de la vida en virtud de acciones o procesos sociales de indole politica.
La produccion social del origen, por el contrario, como la identidad étnica, o la edad,
constituye una situacién de adscripcién a la que el individuo se adhiere o es incor-
porado por la posesién de determinados rasgos fisicos y sociales, por la influencia
de la memoria colectiva, por los procedimientos derivados de la constatacion de la
permanencia en un sitio, reconocidos por €l y los demas y que tienden a ser natura-

lizados ideoldgicamente.

En segundo lugar, si bien la discriminacion racial se erige sobre una jerarquia
que prioriza en su génesis los aspectos fenotipicos, la desigualdad de origenes es
mas elusiva e inaprehensible, por cuanto no existe un claro principio determinante
de los mismos. Parece ubicarse en todo caso en la confluencia de diversos proce-
so0s. De todas maneras, el racismo moderno tiene sus antecedentes en las doctrinas
evolucionistas, ilustradas, cientificas y universalistas del siglo XIX, de las cuales,
sus presupuestos generales permanecen supérstites a manera de una larga duracion.
“Ese negro es bailador”, “el blanco es usurero”, “en Estados Unidos se vive mejor
que aqui”, “es muy latina”, “tiene el pelo chuto”, “los racionales estan en el pueblo,
en las veredas los indigenas”, “esos son canibales”, “los taxistas son unos apaches”,
“lindo el nifio, tiene los ojos azules”, “alla son mas civilizados”. Existe, por demas,
un problema de asincronia en la pertinencia histérica de la diferenciacion y el ori-
gen, que se mueven hacia la discriminacion, de lo que deriva quizas una parte de las
dificultades que presenta su analisis: los procesos de diferenciacion/identificacion
como criterio central para entender la discriminacion de las sociedades modernas,
son relativamente recientes, en cambio, las desigualdades de razas y las diferencias
entre los mitos de origen, por el contrario, muestran una continuidad transhistorica.

De tal modo que, tan s6lo unos cuantos aspectos sintetizan las conexiones entre am-

144 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva v comunidad politica

bos: la adscripcion, la subjetivacion y la objetivacion de las caracteristicas raciales,
la inclusividad de otras dimensiones sociales, culturales y politicas y el sentido de la

pertinencia historica y la trascendencia en el tiempo de su pueblo.

En tercer lugar, la discriminacion se produce también por una diferenciacién in-
terna de las poblaciones, quizas promovida por formas elementales de interaccion
social. Todas las sociedades son abiertas a los otros con fines de reproduccion bio-
logica, mientras que con fines culturales se cierran, aunque paradéjicamente es mas
facil controlar la bioldgica que la cultural. Socialmente las culturas cierran lo que
la realidad mantiene abierto. Existe una generalidad en las prescripciones matri-
moniales que orientan a los individuos a formar parejas exogamicas. Si bien hay
sociedades con un elevado indice de endogamia, los matrimonios no se producen
entre miembros de las mismas familias, sino por fuera de ellas, bajo prescripciones
rigurosamente establecidas y cumplidas. Toda sociedad puede tener segmentacion
de linajes, separacion de clanes, fundacién de neolocalidades. Todo esto, para in-
dicar que es posible encontrar discriminacién racial entre miembros de una misma
raza, o sino como explicar por qué hay hutus, patianos y bosquimanos, qué son
negros, o saber por qué los alemanes mataron judios y polacos si todos son blancos,
0 por qué los chinos estédn con sus ejércitos en Birmania, Vietnam y Tibet, si todos

son amarillos, o por qué los mexicas sacrificaban toltecas, chontales y matlazincas,
si todos eran indios.

La produccion social de los origenes en Europa, planteada por Belén Lorente
(2000), con un estudio de caso sobre la inmigracién intracomunitaria en Espafia, ocu-
rre cuando los forasteros (alemanes, ingleses, etc.) llegan a la Costa del Sol a residir.
Por mas de que sean ciudadanos europeos, provocan formas de discriminacién hacia
las comunidades locales hispano-andaluzas. Sin embargo, a pesar de mantener una
identidad como holandeses, ya han replanteado un origen “ciudadanos europeos”, en
el que ellos tienen los mismos derechos que los demas, asi hayan acabado de llegar y
los reivindican, por ejemplo, para participar como candidatos en las elecciones locales,
para ejercer la representacién ciudadana en sitios que desconocen y, algunas veces, sin

dominio del idioma espafiol.

Carlos Viadimir Zambrano F Vi 45



Memoria colectiva y comunidad politica

2.4.2. Memoria y discriminacion

Metodoldgicamente, esta perspectiva que conecta las relaciones entre produccion
social del origen y la diferenciacion/identificacion como sustento de la discrimina-
cion, se enfrenta a la delimitacion de sus implicaciones. {Dénde empieza y termina
la accidn de la diferenciacion y/o la produccion social del origen? ;Qué sucede
cuando ambos ejes se entrecruzan con la raza? ;Como afecta a las asimetrias del
origen y de la diferenciacion la creencia a pertenecer a una determinada raza? O,
desde el 4ngulo opuesto, ;Cudl es el efecto de la diferenciacion sobre la adscripcion
y ubicacién a un origen? ;Qué papel juega la memoria? Para nosotros el origen guar-
da una relacion integral con el sistema de discriminacién de poblaciones por raza, y
no meramente sumatoria o residual. El problema radica en determinar por qué vias
se establece esta conexion y cudl es el procedimiento de relaciones que se verifica
entre ellos. Taguieff (1988) destaca, citando a Burton (1967), la superiorizacion e in-
feriorizacién como el principal eje de conexion, pues tales determinantes atraviesan
todas las esferas institucionales y sociales, asi como todos los niveles del analisis de
los investigadores sociales. Sin embargo, otros autores como Manzanos (1999) han
identificado algunos bloques basicos: el trabajo como la reproduccion simbolica, las
politicas de estado, la autopercepcion de los paises de origen y de llegada (en caso

de inmigrantes), la identidad.

Ahora bien, tres aspectos de relevancia metodoldgica han de tenerse en cuenta
a la hora de abordar un trabajo de este tipo para analizar la discriminacién: la vin-
culacién entre produccion social del origen y diferenciacion es reciproca e interde-
pendiente. La reproduccién de uno implica la del otro, lo que de por si da cuenta del
caracter multidimensional del problema y de la necesidad de extender su examen a
la diversidad de esferas sociales involucradas Ambos constituyen niveles comple-
mentarios del proceso discriminatorio general y deben ser analizados sopesando la
medida en que el cruce de ambas profundiza o disminuye la magnitud de la desigual-
dad, su combinacion produce consecuencias importantes para el panorama global de
la discriminacion en una colectividad dada, que se manifiesta en grados variables de

inequidad, dependiendo de la mayor o menor cerrazon (o apertura) que presenten

146 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

las formas de jerarquia y de otra serie de factores conexos relativos al contexto ya

la estructura social, aislables solo empiricamente.

El méximo de discriminacion posible en virtud de estos criterios estaria en el
punto en que una rigida estructura de diferenciacién acompaiiada de una no menos
inflexible movilizacion del discurso de origen, manifiesta, por ejemplo, situaciones
de exclusion racial. En el extremo opuesto se encontraria una sociedad con diferen-
ciaciones relativamente fluidas, seguida de una adscripcion al origen que garantiza
la plena incorporacion de las personas y que relativiza a las percepciones raciales,

como en el caso de los nuevos movimientos sociales.

Ciertas instituciones y algunos procesos sociales sobresalen como decisivos en
la gestacion y/o el mantenimiento de la discriminacion racial. En el campo cultural,
por ejemplo, desempefian un papel crucial la produccién de los significados aso-
ciados a las nociones de tradicion, autoctonidad y ancestralidad, la formulacién de
ideologias indigenistas o etnicistas con rigidos contenidos sobre los roles adecuados
a cada pueblo, y el control de los significados socialmente relevantes (poder sim-
bolico), entre otros aspectos. En el terreno de la politica y el estado son igualmente
decisivos los aspectos relativos a la normatividad juridica que sanciona el acceso de
la diversidad cultural a los recursos publicos y los que regulan el modo en que la
diversidad se relaciona con el estado.

2.5. La biologizacion de la politica

El sentido bioldgico de la politica es connotado por las teorfas evolucionistas del
siglo XIX y por el cientificismo del siglo XVIII (Todorov 1991; Duchet 1988; Sta-
venhagen 1992). Los estados modernos se apropiaran de este discurso para regular
la presencia de la diversidad de poblaciones en las nacientes naciones y programar
la nueva fase colonial; seglin Foucault un aspecto calve de la biopolitica es el que
concierne al racismo. Para otros autores el término designa las formas de discrimina-
cion racial que surgen tras los procesos de descolonizacién africanos y asiaticos y de
los movimientos contra la discriminacién por motivos raciales, recogido en la De-

claracion de los Derechos Humanos (Stavehagen 1992). La biologizacion permite

Carlos Viadimir Zambrano ] 147



Memoria colectiva y comunidad politica

ver la accién politica desde algunos dispositivos no convencionales, pero centrales
en la politica. Est4 claro que el discurso de la identidad nacional, la produccion de
historias patrias y la seguridad identitaria de una poblacion es un asunto crucial en
las labores de un estado. En segundo lugar, porque a partir de ello se establecen leyes
y regulaciones formales que procuran disciplinar a las grupos, las cuales se producen
desde distintos 4mbitos, politicos, gubernamentales y sociales, configurando un ra-

cismo institucional y otro institucionalizado, segun Manzanos (1999:22).

Esto les lleva a planear la tesis de partida “el racismo constituye uno de los rasgos
consustanciales al etnocentrismo occidentalista sin cuya estructuracion en politicas
de estado (racismo institucional) y su asentamiento en la mentalidad cultural gene-
ral de los paises ricos no hubiera sido posible el actual modelo econémico social
(racismo institucionalizado)... Una caracteristica biologica como es la raza (o como
podria ser el sexo) no genera en si misma marginacion, sino que es la determinacion

socioecondmica de esta, la que provoca tales procesos de marginacion” (Manzanos
1999:23).

El hecho de que la mayor parte de las fronteras politicas reflejen fronteras nacio-
nales, es decir, de limites de ideas sobre un origen comun de la poblacién, esboza
en el escenario de la politica un problema siempre presente. Si a eso se adiciona que
dentro de las fronteras nacionales se encuentran los grupos étnicos que se definen
también por la comunidad de origenes, se desarrolla una doble tension. El problema
de los origenes se estd convirtiendo en un problema que ha rebasado las delimitacio-
nes antropoldgicas y culturales para instalarse en el escenario de las reflexiones po-
litologicas. Cuando se habla de estados nacionales, se est en cierta forma indicando

que el problema esta presente y su tratamiento sera de una enorme complejidad.

Se examino tedricamente la relacion entre la diferenciacion social y cultural y la
produccién social del origen y se analizaron sus nexos con la formacion de comuni-
dades politicas y la emergencia de la discriminacion. El problema del origen de los
pueblos y de las colectividades se entroncé con la problematica racial para explicitar
que es posible entender que la conflictividad de la diversidad puede tener como ante-

cedentes, mds que una raza, un origen inventado o redefinido. Cuando el origen que

148 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

es producido culturalmente es naturalizado forma un sistema de creencias solido e
inamovible que impone barreras de interaccion y posibilita la accion de dominacion.
Aunque es cierto que esta no es su unica consecuencia, ni se produce de manera ab-
soluta. Con ello, la cuestion racial se ubica en la articulacién de las luchas politicas

con la memoria colectiva.

Como hay ambigiiedad conceptual y necesidad de revisiones permanentes, la si-
tuacion se analizd en el contexto del poder. Asi, todo equivoco es un dispositivo tac-
tico de poder que cumple una tarea eficiente: reproducir las formas de dominacién y
mantener la hegemonia de unos sobre otros, o bien potenciar formas de lucha por la

emancipacion de los excluidos.

Se considero, desde esta analitica, al racismo, como una de las variadas expre-
siones de la discriminacion social en la que /a produccién social del origen lo deter-
mina. Asi, la idea de que la existencia actual de una poblacién procede de un misma
raza, debe ser explicada con base en los supuestos mentales que la edificaron, pues
sobra decir que la presencia de la diversidad humana, la diferenciacion interna entre
las culturas y entre los pueblos, que es historica, progresiva y una constante de la
humanidad, los ha llevado a definir origenes comunes, imaginar parentescos y sim-
bolizarlos, mitificarlos y ritualizarlos, para que les permitan concebirse como una
comunidad. Los atributos que producen socialmente el origen no son inmanentes a
una raza; ni una poblacién podra definirse como pura, sin antes comprender que su
pureza tiene sentido sélo si ésta sirve para consolidar los lazos que identifican a una
poblacion diversa y, eventualmente, oponerlos a otros, que son definidos por ellos

mismos, en iguales términos, pero en inversas cualidades, como distintos.

Se estableci6 que la produccion social del origen nace de un sistema de practicas,
simbolos, representaciones, normas y valores, en torno a la diferenciacién social y
cultural entre los seres humanos, que organiza la relacién entre las poblaciones de
manera jerarquica, canalizando las necesidades y asegurando la reproduccién poli-
tica. Esta reproduccion es la que se desplaza por la biologizacion del origen hacia el

racismo de Estado, que es la fundamentacién absoluta del origen legitimo conver-

Carlos Viadimir Zambrano } 149




Memoria colectiva y comunidad politica

tido en fuerza cohesionadora de la accion social, cultural y politica de una sociedad

ampliamente regulada.

Con esto dejamos la puerta abierta al debate no s6lo sobre el racismo, sino al es-
tudio de la memoria y la lucha politica y al reto de entender el papel que desempefia
la produccion social del origen en la formacion del poder de una colectividad sobre

otra.

150 | Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

3. MEMORIAS COLECTIVAS Y SECULARIZACION DE LAS
DEVOCIONES

Investigando en el Macizo Colombiano en el antiguo Distrito de Almaguer, de-
partamento del Cauca, el papel de las identidades colectivas en las dindmicas de
la construccion de sociedad y la produccion de sentidos étnicos para las luchas
indigenas por sus derechos territoriales, autondmicos y culturales, e inmerso en
las disputas politicas saturadas de decisiones racionales tanto del estado como de
los movimientos sociales, y tratando de develar el uso de los actuales dispositivos
de poder para la dominacion, la resistencia y la hegemonia, tanto adentro de una
sociedad como hacia fuera en su relacion con otras, se me aparecio la virgen y se
manifest6 diversa. Guadalupe, Fatima, El Carmen, Rosario, Remedios, Candelaria
y Concepcion se presentaron bajo la forma de remanecidas -una version local del
hallazgo de una imagen-, con ciertos mensajes para la investigacion: ;Por qué ellas
eran valorizadas dentro del actual movimiento de reindigenizacion del Macizo Co-
lombiano, si su forma catélica no era propia de una etnicidad indigena? ;Existiria
alguna relacion -y de qué tipo- entre los contextos preindependentistas de c. 1780 y
los contextos preconstitucionales de 1991? Lo que primero salté a la vista fue una
lucha de mas de 300 afios por la defensa de la comunidad politica -via defensa de

los derechos sobre la tierra y de cierta autonomia en el manejo de los asuntos comu-

Carlos Viadimir Zambrano ’ 151



Memoria colectiva y comunidad politica

nitarios- en la que la presencia de la virgen era constante como legitimadora de las

posesiones de resguardos y parcelas'.

Después de esa primera sefial, también aparecieron un monton de santos y santas
remanecidos: San Miguel, Santiago Apostol, San Sebastian, San Antonio, el Nifio
del Chaquilulo, Santa Béarbara y San Lorenzo, complicando el panorama. Ante el
embate de tales revelaciones y manteniendo la idea de su eventual relacion con
las dindmicas de construccion de comunidades politicas locales, me remiti a otras
épocas, a otras regiones, a otras memorias y a otras devociones. La comparecencia
de las virgenes, los santos y las santas denotaba silenciosas secularizaciones aqui
y alla, hoy y ayer, acalladas por las algarabias religiosas a las que inevitablemente
remiten. Las inquietudes teodricas sobre la relacion entre devociones religiosas y
construccion de comunidades politicas locales, no se hicieron esperar; tampoco las
metodoldgicas que comenzaron a plantearse al interrogarme sobre qué es lo an-
tropolégico, qué lo politolégico, qué lo teoldgico y qué lo socioldgico cuando nos

enfrentamos a tales asuntos virginales.

Para analizar el transito de la devocion religiosa al orden comunitario, como una
lucha hegemonica, secularizada y reflexiva que dieron los indios del Macizo Co-
lombiano durante el siglo XVIII, desde sus inicios hasta la Independencia, hemos
tomado como referencia la politica de la Corona espafiola para la refundacion de
pueblos, entendiéndola como una politica global que repercutio en la organizacion
de las comunidades locales y sobre el acceso de ellas a una forma particular de
modernidad, dentro de los preceptos de la modernidad universal que nace en ese

periodo, dando origen a una percepcion de la virgen-estado.

Para argumentarlo se desarrollaran los siguientes puntos.

14 Esto ha sido estudiado como “amansamiento” que es el procedimiento para transitar de lo natural -”bra-
vo”- a lo cultural -”’manso”-, dentro de la concepcion yanacona, en el que la virgen tiene total protagonis-
mo. (Nates 1998; Zambrano: 1993).

152 I Carlos Vladimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

3.1. El problema de la modernidad indigena

Es comun creer hoy -como en la colonia- que la poca instrucciéon de los indios
y su aislamiento geogréfico los mantenia aislados del mundo, pero no del tributo,
ni del diezmo, como si estos no fueran parte del mundo. Sin embargo, son ellos
precisamente -pensando la tributaciéon como el puente entre lo global y lo local- por
donde se estima que fue posible que se colaran las ideas modernistas de la épocay,
por supuesto, las relaciones sociales de resistencia y aceptacion que configuraron la
compleja y fragmentada realidad de la sociedad colonial en el Distrito de Almaguer.
Puede ser -con dificultad- que los indios del Macizo no leyeran u oyeran ni a Caldas
ni a Nariflo, sus paisanos, pero si -con seguridad- a los protectores de naturales ilus-
trados, quienes cumpliendo sus deberes los instruian en la defensa de sus derechos,
en leyes y en negocios, a la par que los obligaban a cumplir con el tributo. Sélo asi
podemos explicar a una Maria Panana entre los Pastos del Gran Cumbal y un Carlos
Inca de Salazar entre los Yanaconas del Macizo que compraban las tierras para sus
comunidades. Y también podemos explicar las formas culturales de apropiacion
de las virgenes y los santos hispanos y la creacién de los nuevos como un Carlos
Tamabioy hecho santo entre los Caments3 de Sibundoy y un Juan Tama mitificado
entre los paeces de Tierradentro.

(Los indigenas percibieron su lugar en la sociedad colonial? (Usaron racional-
mente los recursos que la sociedad colonial les permitia? ;Aseguraron en medio
de la dominacién colonial su supervivencia? (Negociaron su acceso a la sociedad
individual y colectivamente? ;Eran en realidad una masa acritica e impensante de
su propia condicién? ;Sus luchas se oponian a la dominacién colonial del rey, de los
encomenderos y de los curas? Si a vuelo de péjaro las respuestas son afirmativas,
se puede pensar una modernidad propia para la condicién indigena, a la par de la
ilustrada, que se manifiesta en la apropiacién cultural de la virgen, la aparicion del
mandon de indios como terrateniente, la compra de titulos nobiliarios y el blanquea-
miento documental de la sangre, la aparicién de formas sociales cimarronas de los
llamados pueblos “arrochelados” en el seno de la sociedad colonial, las autonomias
locales generadas por los vacios coloniales y el permanente uso de los derechos para
defenderse de las arbitrariedades del sistema (cfr. Herrera 1998:16ss).

Carlos Viadimir Zambrano ’ 153




Memoria colectiva y comunidad politica

Al plantear un acercamiento al perfodo independentista se impone la necesidad
de mantener una relacion entre lo global y 1o local. El hecho de que la hayamos re-
conocido ahora, no significa que no se haya vivido antes. Tal observacion configura
un planteamiento metodologico y convoca a una revision del pasado para entender
no sélo los procesos en sus momentos, sino a comprender como se han producido
las imagenes y representaciones de esas sociedades -algunas de ellas reproducidas
en la actualidad sin ninguna consideracion critica. Ocultamos €l mismo modelo
colonial de pensamiento tras las citas de autores de vanguardia. De alguna manera,
este esfuerzo en su conjunto, puede concebirse como un analisis de la génesis de
la modernidad indigena. El estudio de los pueblos indigenas, en cierta medida, ha
abandonado el anélisis de los problemas nacionales, pero basta poco tiempo para
encontrar sus realidades instaladas en el corazén de los pueblos indigenas y a estos
en el corazén de nuestras propias sociedades, afectandose reciprocamente. Tener en
cuenta las dinamicas de las sociedades en que entran en relacion, permite una mayor

comprensién de ellas mismas y sus fenémenos culturales.
3.1.1. Las virgenes y los quiebres de las hegemonias

Las virgenes y santos dejaron de visitarme y ahora los busco a ellos para funda-
mentar con mayor profundidad la relacion entre hallazgos de virgenes y sustitucién
de sistemas de dominacion o, si se quiere, de reacomodos de las hegemonias cul-
turales y politicas. Se puede decir que todo cambio en el sistema de poder no sola-
mente genera cambios culturales, sino también hallazgos o apariciones de iconos
sagrados que lo representan simbolicamente. En el ambito global del catolicismo,

son las virgenes y los santos, los que emergen en esa transicion.

En el circulo catélico, el proceso de consolidacion de un sistema de poder produce
una movilizacién virginal inusitada que casi daria cuenta de las once mil virgenes.
Parece ser que los hallazgos de ellas y su apropiacion cultural coadyuvan a la transi-
cién, redefiniéndolas permanentemente. Y aunque es posible para el caso espaiiol, por
ejemplo, relacionar hallazgos con la reconquista cristiana -lo cual parece obvio- ellas,
empero, dan cuenta de significaciones en las que confluyen religiosidades muy anti-

guas, indoeuropeas, sumadas a las hebreas, musulmanas y cristianas, contemporaneas

154 ‘ Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

a ese periodo (Graves 1970:492ss). Los estudios espafioles se han quedado sumidos
en eso que se llama “religion popular catélica”, etnografiando sus manifestaciones
como revelacion cristiana inicamente y, ademas, sin establecer conexiones con 1os

cambios en el sistema de dominacién (varios capitulos en Alvarez: 1989).

Para el caso latinoamericano sucede algo distinto, y Colombia no es ajena a ello.
Las confluencias de religiosidades indigenas con las religiosidades hispanas ya de
por si bastante mestizadas, han dominado los estudios, lo cual es contrario al caso
espafiol, pero se han situado en la discusién sobre lo sincrético de las religiosidades,
sin dar cuenta de los efectos de ellas en la construccion de las nuevas sociedades.
Ademas, para el periodo independentista, que coincide con los inicios de la moder-
nidad global, y que es en tiltimas un cambio en las formas de dominacidn, que limita
el poder eclesidstico con matices de pais a pais, todo est4 por investigarse juiciosa-
mente (varios capitulos en Ferro 1998).

3.1.2. Hipdétesis de la emergencia local del virgen-estado local.

Este trabajo intenta abordar el asunto, tomando como referencia el caso de la
remanecida Virgen del Rosario, Corregimiento del Rosal, en el Cauca. Interesa pro-
fundizar -repensando algunos autores clasicos- en el caricter secular-moderno de
la virgen, estableciendo el didlogo etnografia e historia e introducir nociones como
modernidad (Lechner 1989), secularizacién (Matthes 1971), formas sociales de re-
ligion (Luckman 1967), reflexividad (Giddens 1993) y religion civica (Giner 1994),
con el fin de saldar cuentas metodoldgicas con algunos problemas de investigacion
y fundamentar la idea de que en la transicion colonia-republica ella se manifiesta
como una virgen-estado local. Esta vez se trata de seguir la hipétesis segtin la cual
la refundacion de pueblos genera las condiciones para la conformacion de un nuevo
orden social en las postrimerias de la colonia, en el que se genera un estado liminar,
transitorio, altamente conflictivo, mitificado en las leyendas del remanecimiento de
virgenes y santos, en el que la virgen es concebida como una suerte de Estado-local,
asignandole contenidos masculinizados con el fin de imponer y sostener el nuevo
orden. Se trata -en suma- de mostrar, etnografica e histéricamente, las posibles con-

diciones de emergencia de una virgen-estado en lo local y las implicaciones en la

Carlos Viadimir Zambrano ' 155




Memoria colectiva y comunidad politica

definicion de la comunidad politica y los corolarios metodolégicos que un plantea-
miento de este tipo tiene en la investigacion antropologica.

Metodolégicamente, este es un estudio antropolégico-politico que convierte un
hecho etnografico en una hipétesis histérica, con la esperanza de que ella en algun
momento dé cuenta de los procesos humanos de construccién cultural de sus co-
munidades politicas, de sus religiosidades, de sus empoderamientos y respectivas
manifestaciones, de su diversidad y de sus cambios y transformaciones. En conse-
cuencia, aqui se expondra como el periodo preindependentista en Colombia, afectd
a las comunidades del Macizo, permiti6 cierta reflexividad, secularizd contenidos
religiosos, transformo las relaciones de poder local y constituyo a la virgen en un
estado que fortalece la identidad local, bajo formas seculares. No fue la religién la
que instaurd el orden comunitario, sino el orden comunitario el que desarroll6 una

nueva comprension politica y una nueva religiosidad.

Toda sociedad interactua, crea y produce sentidos estratégicos, vale decir, es re-
flexiva (Giddens: 1993:47). Este es un rasgo de la modernidad y no solo de la ac-
tualidad de los movimientos sociales. De las informaciones historicas y etnograficas
analizadas se desprende la alta reflexividad de los habitantes del Macizo Colombia-
no, hoy como ayer. Los discursos circulan continuamente “entrando y saliendo” re-
estructurando reflexivamente a los sujetos (Giddens 1993:50), con lo que se generan
conocimientos, destrezas, se racionalizan las decisiones y se transforman las percep-
ciones de si mismos y de sus culturas. Durante el siglo XVIII sucedieron muchas
cosas que posibilitaron esa reestructuracion de los sujetos indios, que poco a poco,
reflexivamente secularizaban sus mundos sociales, usando todos los recursos del ré-

gimen colonial.

Digamos que los indios al alejarse conscientemente de su identificacion con las
formas coloniales de dominacion -lo cual no significaba liberarse de sus relaciones
de dominacion/resistencia, imposicion/seduccion, ni su emancipacion del ambito
colonial- configuraron el espacio para la redefinicion de sus comunidades por esa
via de la virgen. Contribuyé a ello su relativa autonomia local respecto de la admi-

nistraciéon neogranadina tanto estatal como eclesial (Giménez 1978; Perera 1990;

156 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

Baex-Jorge 1994). Un rasgo de reflexividad se encuentra en la conciencia Juridi-
ca, que Friede (1944) llamé despectivamente el legalismo indigena. Se percataron
de que aunque fueran leyes del Rey -y siendo ciertos y sabedores de que esto les
compete™-, ellas les servian para mitigar en parte la acometida de encomenderos,
curas y propios y reproducir la unidad de sus comunidades. La defensa de tierras y
comunidades se convirtié en un asunto sagrado -el divin social, durkheimniano- y les
permiti¢ autogestionar cosas que antes les impedia la tutela encomendera y religiosa,
e incluso decidir sobre el cambio cultural, el sincretismo y uso de sus religiosidades

vernaculas.

Las virgenes y los santos “fueron un admirable instrumento para la expresion de
nuevas necesidades civicas. La ciudad requiere santos patronos que proporcionen
legitimidad historica a sus origenes”, Sefiala Maria Catedra (1997:173) en referen-
cia a San Segundo Patron de Avila desde 1519, a pocos afios de la reconquista. Y,
sostiene que en esa region se traté “de promover, a través de los santos, el entu-
siasmo popular religioso y la unidad politica -y reitera que- los santos cumplieron
admirablemente la funcién de estrechar los lazos de las comunidades” (Catedra
1997:174). Estamos de acuerdo con ella excepto que, nos interesa explorar no cémo
llegaron, sino cémo fueron apropiados por la gente y como tal apropiacion se dio
en medio de una batalla infernal de poderes seculares no sélo contra los poderes
dominantes, sino entre los poderes locales.

Esto, en cierta forma, cabe dentro del concepto de religion civil que en 1967
acuflo Robert Bellah. Giner, revisando el asunto la define como la: “...sacralizacion
de ciertos rasgos de la vida comunitaria... encaminadas a conferir poder y a reforzar
la identidad y el orden en una colectividad socialmente heterogénea... mediante la
dotacion de carga épica a su historia.” (Giner 1994:133) Aunque parezca un con-
trasentido, la redefinicién de la virgen -atn dentro del mismo ambito colonial- es
un proceso de secularizacion, al que se llega mediante una accién reflexiva. Estaba
encaminada a conferir poder a los pueblos, a los gobernadores-caciques y a los sa-
cristanes indios, reforzando una nueva identidad en el marco de comunidades que
tenian indios, mestizos, negros y espafioles, ricos y pobres, a la que le dieron una
nueva leyenda, el remanecimiento de la virgen.

Carlos Viadimir Zambrano i 157



Memoria colectiva y comunidad politica

De hecho, este tipo de secularizaciones son comunes en el ambito del catoli-
cismo y son precisamente los que dan cuenta de pasos de las diosas indoeuropeas,
altamente sexualizadas, a las virgenes castas, que permiten relacionar hablar de
continuidad simbolica, por ejemplo, entre Isis, Afrodita y la Virgen del Rocio -la
Blanca Paloma- en Espafia. Marina Wagner, que no trata el papel de la virgen en las
comunidades politicas, en una cita a pie de pagina de su autoria, hace referencia a
la “Civitas Virginis” al referirse a la consagracion de la ciudad de Siena a la Virgen
de la Victoria en 1260, advocacion que luego se transforma en el siglo XVI, en la
Virgen del Rosario (Wagner 1991:398). Pero una cosa es consagrar la ciudad a la
virgen y otra entender los procesos intracomunitarios que la apropian culturalmen-
te. De todas maneras, es un hecho que la “civitas virginis” constituyé comunidades
politicas religiosas en ese periodo, por la via de la sacralizacion de espacios, pues
los valores sociales, politicos y religiosos coincidian con la necesidad de expansion
territorial del cristianismo. En ese periodo “una aparicion santificaba la porcion de
la esfera terrestre donde tenian lugar con permanentes efectos salvificos” (Wagner
1991:388), pero quinientos afios después, en América, las cosas eran totalmente dis-
tintas y por ello podemos preguntar por el tipo de civitas que se estaba formando y
no los territorios sagrados que su presencia proveia, los cuales mds bien legitimaban
y amparaban posesiones de los curas para hacer sus iglesias y desarrollar sus cultos

y no para poblarlos y desarrollar comunidades.

Por ser la Virgen del Rosario la patrona de El Rosal® en el Macizo Colombiano,
nos detendremos un poco en ella. La Virgen de la Victoria fue una manifestacion,
segin Wagner, de una virgen mediadora de la paz y de la guerra (1991:392), que
por los reiterados rezos del rosario, hechos por Juan de Austria -hermano de Felipe
II- le ayud6 a ganar la batalla de maritima de Lepanto contra los paganos arabes,
el 7 de octubre de 1571 dia escogido, posteriormente, para conmemorarla. Esa ba-
talla no creé la advocacion de la Virgen del Rosario, sino que confirmé la creencia

del poder del rosario para obtener los favores de la virgen, que el dominico, Alano

15 Puede ser coincidencia el nombre y la virgen. O bien al llevarla Zufiiga lo bautiz6 El Rosal para darle el
jardin a su virgen, o ya existia. “...el uso de plegarias se combind con el simbolismo medieval de la rosa,
hasta que las cuentas del rosario fueron vistas como coronas de rosas... la virgen aparece rodeada de rosas.”
(Wagner 1991:396)

158 | Carlos Vladimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

Rupe, desde 1470, venia impulsando rescatando el collar de gemas que la catolica
Lady Godiva de Coventry usaba para recitar sus oraciones, antes de su muerte en
1041, y que el mismo Papa Leén X, confirmé al atribuir al rosario mismo y no a la
virgen el triunfo en la batalla.

El éxito de la creencia que Rupe impulsaba, lo llevé a inventar que el rosario fue
entregado por una virgen a Santo Domingo, dando asi origen a la advocacién de la
Virgen del Rosario y a sacralizar el rosario (Wagner 1991:398). La virgen victoriosa
mediadora de la guerra y de la paz del medioevo, se transformé en una virgen reli-
giosa que fomentaba la oracién a través del rosario, reelaborandose en un momento
en que la iglesia se sentia insegura por los gritos que pedian su reforma. Victoriosa
y rezandera debi6 llegar a El Rosal, pero no vemos porque esa nueva virgen no se
transformara en la devocion de los indios, como conciliadora; resignificando no
solo su valor de paz y guerra, sino su capacidad para resolver los problemas mas
acuciantes que ellos estaban padeciendo en aquel momento derivados de la lucha
por la tierra y la refundacion de pueblos, en el que la formacion de la “civitas india”
se realizaba defendiendo sus derechos. Nuestra Sefiora del Tepeyac, la Guadalupe
mexicana, fue reconocida en 1754, habiéndose aparecido a Juan Diego en 1531. Sin
embargo, en ese lapso se habia convertido ya en una experiencia comunitaria que

llevo a los indios a la independencia.
3.2. Las refundaciones y la modernidad en el Macizo

La modernidad es un proceso reflexivo y ante todo de secularizacion. En términos
politicos, conduce a una accién consciente de la comunidad sobre si misma y a una
representacion de ella en tanto orden colectivo. Se entiende, entonces, por moderni-
dad “el proceso de desencantamiento (Weber) con el principio divino como garantia
inviolable del orden. No sélo ese fundamento, sino el propio orden mundano queda-
ban por totalmente sustraidos a la disposicion humana. La modernidad consiste en la
ruptura con esa fundamentacion trascendente y la reivindicacién de la realidad social
como un orden determinado por los hombres. Afirmando su autonomia, los individuos
se hacen irremediablemente cargo de organizar su convivencia” (Lechner 1989:36).

Esto es lo que trataremos de sustentar por considerar que sucedi6 en el Macizo Co-

Carlos Viadimir Zambrano ‘ 159




Memoria colectiva y comunidad politica

lombiano, porque -parafraseando a Lechner- si América Latina se encuentra en el
origen de la modernidad, los pueblos de indios se reconstituyen bajo su impacto, el
cual, durante la independencia, si no desde antes, los enfrento a los desafios producto
de las contradicciones del orden colonial al tratar de legitimar la sociedad que habia
emergido durante doscientos afios de presencia hispana en la region.

Para dar cuenta de las condiciones de modernidad en el Macizo Colombiano se
debe indagar sobre la relacion global-local -Nueva Granada-Pueblos de Indios- en
medio del ascenso republicano y el descenso colonial durante el siglo XVIIL. Esto se
traduce, para efectos de este capitulo, en averiguar por las condiciones que permiten
redefinir a la corona, a la iglesia y a la religion dentro de dichos pueblos. A esta
preocupacion se llegé al percibir en la construccion social de la virgen la sintesis de
esos cambios. En consecuencia, lo que aqui en adelante se expone en este apartado
son las condiciones propicias para la emergencia moderna de la virgen-estado en las
localidades del Macizo Colombiano que hoy tienen mitos de remanecimientos de
virgenes y santos.

3.2.1. Las filosofias ilustradas y la ambigiiedad colonial

El final del siglo estuvo influenciado por la aplicacion ambigua de filosofias li-
berales de la modernidad. De esto da cuenta la Instruccion de Diego Antonio Nieto,
Gobernador de Popayan, para el Mejor Gobierno de los Pueblos de Indios, fechada
en 1793. Es un documento por medio del cual las politicas borbonicas redefinen el
sentido de la congregacion de indios y lo intentan poner en funcionamiento en la
Gobernacion de Popayén, jurisdiccion bajo la que es administrado y gobernado el
Distrito de Almaguer. Si ella es leida como parte de un proceso global, se puede
pensar su efecto en lo local y su relacion con las transformaciones de la identidad
y la cultura, para sustentar que ese periodo marca la génesis de las actuales trans-
formaciones de la identidad y la cultura en el Macizo colombiano y para mostrar
uno de tantos circuitos por dénde también circulaban las ideas que legitimaron la

independencia. En ese documento, el gobernador Nieto ordena:

160 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

“...por cuanto las prevenciones contenidas en este reglamento se encaminan al
mejor, y mas ilustrado cumplimiento de las Leyes en beneficio de los yndios, a la
instruccion y ensefianza de estos, que quien sin opresion en sociedad y policia, que
concurran como miembros del estado a la felicidad y bien comun sin perjuicio de
la libertad de ciudadanos y vasallos que respiran bajo la proteccion de las mejores
leyes, y finalmente a que cultivando su razén puedan salir alguna vez de su largo
pupilaje a que reduce la debilidad de su espiritu con este fin y para que tenga esta

instruccion todo el lleno de autoridad que ha menester...” (Zuluaga: s/f: 66).

La connotacién modernista de la Instruccién es evidente: “el ilustrado cumpli-
miento de las leyes”, “la instruccion y ensefianza”, “miembros del Estado”, “libertad
de los ciudadanos” y cultivo de la razén, son conceptos modernos con que la Corona
espafiola aspira a recomponer su hegemonia apenas a cuatro afios de la Revolucion
Francesa. La ilustracion nos hereda la critica del soberano, la legitimidad del ascenso
de una nueva clase social, la secularizacion del mundo religioso y eclesiastico y la
construccion de los estados-nacionales. Los pueblos indigenas no fueron marginales
a este proceso. Que este no haya sido objeto de investigacion, ni tampoco el impacto
de esas concepciones en la vida politica local indigena, no altera la afirmacion. Es
obvio que los pueblos indigenas no vivieron los cambios en su autenticidad europea,
ni que los mismos epigonos de la ilustracién fueran tan auténticos, pero se presume
que si hoy la globalizacién ha llegado a los resguardos, en esa época las ideas ilus-
tradas globales también lo hicieron, por eso este trabajo sefiala algunos indicios de

coémo sucedio.

De hecho la Instruccion demuestra que no s6lo Antonio Narifio fue el adalid de
las ideas ciudadanas de los derechos, sino que la misma administracién colonial
intentaba incorporarlas en el discurso y sus actuaciones, manteniendo los aspectos
religiosos del orden colonial. El ilustrado gobernador Nieto da cuenta de lo anterior
al tratar el problema de la dispersion de la poblacién indigena que, aunque converti-
do en un asunto del estado espafiol y no de la iglesia, requeria de la religion para su
solucion. Arguye Nieto:

Carlos Viadimir Zambrano [ 161




Memoria colectiva y comunidad politica

“El proyecto de la reduccion y poblacion parecié al gobierno ser el punto desde
donde debia partir para remediar el desorden y a los primeros pasos de la empresa
(colonial)... se ha reconocido la necesidad de proveer con utiles reglamentos a la
execucion de las leyes, y ordenanzas estableciendo algunas acomodadas a las pre-
sentes circunstancias... La religion y la politica son dos puntos a que se debe mirar

para el establecimiento de los indios en sociedad.” (Zuluaga s/f: 45).

Se desprende del discurso modernista del gobernador borboénico, una cuestion fun-
damental: la centralidad de la religion y la politica para reducir y poblar, es decir, para
rehacer la sociedad. Los términos ilustrados de Nieto no logran ocultar las intencio-
nes del ancien regime, de mantener un gobierno premoderno donde la religion fuera
“jdéntica a la sociedad”, donde la religion “jerarquizara” el mundo, incluso el mundo
social” (cfr. Auge 1995:111). La Corona pretendia mantener el cristianismo, entendi-
do como la religién del hombre y no como una religion del ciudadano, lo cual hubiera
representado el fin de esa religion (cfr. Auge 1995:111). Tal vez por eso nuestro pais,

como nuestra antropologia, atin es catdlico.
3.2.2. La organizacion conflictiva de la diversidad

La refundacion de pueblos, a lo largo del siglo XVIII, tiene una caracteristica sig-
nificativa: permitio vivir a espafioles entre indios y viceversa. Politica bastante con-
flictiva porque al desarrollar comunidades multiétnicas en los pueblos del Macizo,
generd en los pueblos batallas reales por el control politico de las comunidades y por
la posesion de las tierras, segun se constata de muchos estudios en la gobernacion de
Popay4n y otros casos latinoamericanos, y permanentes demandas de proteccion de
los derechos indigenas a la Corona, e incluso agresiones a los funcionarios de la Co-

rona, como el relatado por el Protector de Naturales de Almaguer, en 1765:

“Todas las leyes favorecen a estos indios con especialidad en el presente caso:
pues... las mismas partes confiesan que las (tierras) fueron de indios... Y si estas
tierras se dieran a los espafioles no cesaran los perjuicios a los indios... como hasta
aqui lo han experimentado en sus sementeras, en sus ganados, y en sus personas

que los (espafioles) han resuelto, destrozado y avasallado en tanto grado, que hasta

162 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

el protector, por que defendia a estos indios, le pusieron asechanzas en la vida y lo
persiguieron, de modo que sali6 fugitivo...” (Friede 1944:67).

Progresivamente -buscando el control del tributo- se legalizo la realidad del mesti-
zaje cultural colonial y, en cierta forma, la presencia del criollismo. A finales del siglo
se intent6 obligar a vivir en policia a los libres, una masa plural de gentes indigenas,
espafiolas, negras, forasteras, etc., que vivian en las fronteras del sistema colonial. Al

respecto la citada Instruccién de Diego Antonio Nieto, expresa:

“...habiendo ensefiado la experiencia que lejos de ser ya 1til la prohibicion de
que vivan entre los yndios, espafioles, mestizos y gentes libres, es por el contrario
perjudicial al buen gobierno e interés de unos y otros... seguro la expresion de una
ley los unird en amistad, y comercio voluntario, el trato, rescate, y conversacion
con los espafioles. Por tanto seran reducidos dichos espafioles libres a vivir y tener
casas pobladas dentro de la reduccién de que se trate a los yndios aunque en quartel
por separado y pagando pensién de ocho reales anuales a beneficio de la caxa de
comunidad...” (Zuluaga s/f: 51).

Juntar esa diversidad en un pueblo condujo a las disputas por el poder de la loca-
lidad, en las que todos se batian por igual. En El Rosal el gobernador de indios llego
a tener las llaves de la Caja de Comunidad del cura doctrinero, del corregidor de
indios y la de €1, y la vigilancia de la virgen concentrando todo el poder administra-
tivo que las tres llaves y la custodia de la virgen significaban (Zambrano 1998). De
esas batallas por el control de los recursos coloniales y por la hegemonia cultural es
de donde emergen los nuevos contenidos de las comunidades politicas del Macizo
Colombiano y nuestra idea de su modernidad, reflexividad y secularizacion, pues
solo de esa manera es posible entender que los hechos demuestran que no era la

divinidad quién organizaba el mundo, si no ellos mismos luchando.

Es gente que, al tener que producir un orden comunitario a partir de resolver sus
propios problemas dentro de las reducciones, toman conciencia de hacerlo usando
todos los recursos institucionales del régimen colonial, lo cual permite que emerja

la racionalidad del poder local y la secularizacién de los mundos institucionales. La

Carlos Viadimir Zambrano ] 163




Memoria colectiva y comunidad politica

gente se percata que puede manipular todo lo que la colonia en més de 250 afios
habia construido y sacralizado, la corona, el rey e incluso la virgen. Los pilares de
la colonia no fueron removidos por la Corona. Sin embargo, la sociedad se habia
transformado totalmente. Asi las cosas, la politica de reduccion no era una medida
que permitiera remediar el “desorden”, ni siquiera aplacarlo, sino, por el contrario,
al perpetuar el orden colonial, posibilitaron la reproduccion y complejizacion del
“desorden”, el “arrochelamiento”, el mestizaje, el cambio de religiosidad y la multi-
culturalidad que vivia buena parte de la sociedad urbana y rural neogranadina y que

habian querido erradicar, dibujando los rasgos de la religion civil.
3.2.3. El quiebre colonial y la tributacion

Hacer tributaria a la poblacién dispersa asegurando en contraprestacion la apli-
cacion de sus derechos como stibditos de la corona, fue una politica que domind el
periodo comprendido entre ¢.1780 y c. 1830 en el Macizo Colombiano, segun se
desprende de un oficio de abril de 1778, de la notaria de Almaguer. El Alcalde Or-
dinario de Popayan, Francisco Hurtado, indica:

“El Protector de Naturales de esta gobernacion por los indios y anaconas de la Ciu-
dad de Almaguer dice que de la informacion actuada pleniformemente por probado se
desprende de quien quiera averiguarlo que estos miserables viven bajo forasteros y sin
asiento alguno o huerto, no tienen casa en que vivir, ni terreno en que sembrar, ni como
pagar su tributo... (a pesar de tantas leyes que mandan) ...que en cualquier estancia,
hacienda o chacra, que asistieren por cierto tiempo, tengan esta tierra por reduccién.”
(Friede 1944:92).

José Vallejo, Teniente Gobernador de Popayan, resolviendo el problema de la po-
blacién ambulante ordend en auto, so pena “de cien patacones y lo mas que hubiese

lugar en derecho lo contrario haciendo.”, en 1778, lo siguiente:

«_..la informacién dada por el Protector de Naturales... consta, que los indios de
Almaguer que se llaman y anaconas de distintos pueblos, sin tener asiento en nin-

guno y que esto se va en grave detrimento suyo espiritual y temporal... y que por

164 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

esta causa tampoco pueden cumplir con la satisfaccion de los debidos tributos... y
siendo propio de los gobernadores en no conceder licencia para que los indios vivan
fuera de sus pueblos y reducciones... no se les pongan por persona alguna el menor
embarazo o impedimento y antes pongan de su parte todos los auxilios y medios ne-
cesarios para que se reduzcan, sitiien y restituyan a sus antiguos pueblos, guardando
todo lo proveido por derecho...” (Friede 1944:93).

El orden colonial presentaba un quiebre social porque, atn bajo la politica de
reduccion, la poblacion seguia dispersa y abandonaba los pueblos por razones de
todo tipo, mermando la tributacion. La gente optaba basada en sus derechos y se
resistia a vivir en policia porque eso significa no sélo tributar, sino seguir dominado,
o bien seguia en sus pueblos bajo nuevas reglas y nuevos poderes siempre y cuando
los representasen. El transito real de vasallo a ciudadano dentro del sistema colonial
no podia darse, empero, en ese “desorden” se desarrollaba sutilmente una accion
anticolonial, que en el intersticio de los derechos se daban mafias de prolongarla,

consolidandola.
3.2.4. La ilegitimidad de los curas

Dos siglos y medio de relaciones con el dominio colonial espafiol a través de enco-
menderos, corregidores, protectores de naturales y curas doctrineros, entraron en un
nuevo periodo de relaciones. La gente tomaba conciencia de que podian utilizar las
leyes y los circuitos institucionales evadiendo las imposiciones de la vieja tradicion
administrativa y, sobre todo, el tutelaje de los encomenderos y principalmente de los
curas. La corona aprieta a los curas deslegitimandolos. Tal es el caso citado de un do-

cumento de 1759, en el cual el Virrey, José Solis, le concedid amparo a los naturales:

“...s0lo con el fin de recuperar el derecho y sosiego de los naturales... pues ha-
biendo su propio cura pretendido pasar a la raya de la jurisdiccion... y como en
dichos naturales de continuo se experimenta el que le guardan temor a su parroco...
por lo que presumo, segun las demostraciones de dicho su Cura, tira a que estos
miserables deserten del pueblo y se vayan para que los dejen libres en dichas tie-

rras... no teniendo presente que la destruccion de este pueblo se sigue el perjuicio...

Carlos Viadimir Zambrano ! 165



Memoria colectiva y comunidad politica

porque se remontardn y no pagaran el tributo a su Majestad (que Dios Guarde)...
Estos miserables luego de que se apartaron de su dicho Cura, ocurrian con lamentos
a mi juzgado sobre la pérdida de dichas tierras... amparados en Vuestra Excelencia...

a representar su agravio que tan manifiesto y probable se les hace...” (Valencia
1998:118).

Solo se atina a preguntar: ;Qué idea de poder divino de los curas podria resultar
de alli?

3.2.5. La virgen conciliadora

En muchos lugares del Macizo -se diria que fue una constante- no hubo presencia
del cura doctrinero. Se desarroll6 una doble autonomia: en el manejo de la iglesia
y en los rituales de las virgenes y santos y santas patronas, describiendo un proceso
de secularizacion, lo cual es bastante significativo como indicador de modernidad.
La virgen en los litigios -que son los que dan cuenta de los conflictos intracomu-
nitarios- no aparece como el milagro que inclina la balanza en un pleito a favor de
alguien, sino como receptora del conflicto insoluble. En muchos casos, después de
agotar las instancias judiciales, de no resolverse el problema de una herencia, enton-
ces la herencia pasaba a engrosar las propiedades de la virgen -no de la iglesia. Eso
obligd a los herederos a buscar acuerdos, de lo contrario se quedaban sin ¢l pan y
sin el queso. Desde luego, muchos preferian que las cosas quedaran en manos de la

virgen, por eso en El Rosal se dice que “la patroncita tiene platica y tierritas.”

. Qué hizo que esto sucediera cuando no era la virgen la que exigia el tributo o
el diezmo? La virgen no obligaba a que le heredaran, esperaba a que si no resolvian
el problema, cayera bajo su autoridad el objeto de la discordia, solucionando la
controversia con su presencia sagrada e inobjetable. Esta nocién de virgen no es la
de milagrosa, ni la de benefactora, ni la de victoriosa, ni la de mediadora, sino la de
conciliadora y es producto de un consenso simbdlico entre los contendientes, que
es legitimado por la comunidad local que se cifie a sus reglas. Reglas que paulati-
namente se volveran costumbre, dotadas de otra historia (la leyenda del remaneci-

miento convierte a la Virgen del Rosario de Lepanto, en una virgencita local), ttiles

166 | Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

a otra sociedad distinta a la de los principios de la colonia y distinta a la indigena
anterior a ese hecho, forjadas en la propia tradicién que genera la resolucion de los
conflictos de ese momento y a otra virgen que, teniendo la misma imagen, ha sido

dotada de nuevos contenidos.

Como ya no esta confiada la Virgen del Rosario a un culto colonial -parafrasean-
do a Auge (1994:111)-, ya no estd confinada a la antigua religion que era idéntica
a la sociedad colonial. Algo similar denunci6 Fray Servando Teresa de Mier, cuan-
do en su homilia en la Catedral de México advirtié que la Virgen de Guadalupe
era Tonantzin y que en realidad los mexicanos adoraban aun a su deidad antigua,
burlandose de los siglos de evangelizacion de la iglesia, que, sin darse cuenta, ha-
bian legitimado esa profanacion. Lo que en realidad ha debido enunciar es que esa
Guadalupe era criolla, no hispana ni india. Asunto que entendi6 Hidalgo al portarla

como estandarte de la gesta emancipatoria.
3.2.6. Emergencia de una “conciencia ciudadana”

La refundacion de pueblos impulsada por la Corona se llevo a cabo, sin lugar a
dudas, en toda América y en el Macizo:

“La poblacion indigena del Macizo Colombiano antes encomendada
a varios espafloles, es, al finalizar la época colonial, casi en su totalidad
tributaria de la Real Corona, lo que se desprende de los documentos y

peticiones de la época” (Friede 1944:92).

Sin embargo, el advenimiento de los procesos de emancipacion impidio el total
control del estado espaiiol para regular el desenvolvimiento de las nuevas comuni-
dades. El efecto de esto fue posibilitar la configuracién de la reorganizacién de las
comunidades locales con cierta autonomia y bajo algunas formas de secularizacion,
posibles en el marco de la politica colonial y de la religion catdlica. Las comu-

nidades preservaron ciertos 4mbitos a que ya estaban acostumbradas fuera de las

Carlos Viadimir Zambrano I 167



Memoria colectiva y comunidad politica

reducciones y progresivamente los consolidaron a medida que se distanciaban de la

administracion colonial de la corona y de la iglesia'.

Produjeron asi, un particular ‘desencantamiento del mundo’, en el sentido de que
estaban horadando el poder del rey, de la iglesia y de la religién en el mismo seno de
la sociedad colonial. Emergi6 pues una suerte de conciencia ciudadana en la que las
mismas leyes del sistema de dominacion colonial podian regular su arbitrariedad,
moverse en este intersticio del estado -mis derechos, sus derechos- es una fuente de
modernidad. Esto se va a reflejar en la reestructuracion del orden local, en el manejo
de los conflictos internos, en la secularizacién del soberano, la iglesia y la religion
mediante hechos que seguiremos historicamente en el capitulo siguiente, e incluso
decidir, con cierta dignidad, el lugar en donde ser reducidos, segliin consta en las

diligencias de remate de la Loma de Poblazon de Almaguer:

«...y dicho pite de tierras ha sido condenado a total desprecio de men-
cionados indios por la cortedad de él y que no cabe pueblo respecto a la
cortedad de su recinto, por lo que debié mandar y mando que una vez los
indios no se aprovechan de dichas tierras y su Majestad carece del impor-

te de ellas y s6lo sirven de particular beneficio a Ignacio Chito, Indio de
la Real Corona, se vendan...” (Friede 1944:93).

Es asi como en la perspectiva de “tener derechos” la refundacion de pueblos de
indios fue la accién gubernamental que mas directamente influy6 en la redefinicion
de las comunidades politicas locales, al desencadenar un proceso de modernizacion
en la region, con la formula de dar “asiento” a la poblacion dispersa y obedecer “las
tantas leyes” para su proteccion. En muchos documentos los indios argumentan que
un caso los perjudica “al obligarlos a abandonar el lugar y porque hemos oido y

entendido que debemos ser amparados como menores” (Valencia 1998:113).

16 Ese fenomeno es comun para otros dominios de la Gobernacion de Popayan y de la Nueva Granada,
seglin se deriva de algunos estudios historicos existentes (Garrido 1996; Valencia 1998; Zuluaga s7f;
Herrera 1998).

168 I Carlos Vladimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

Ademds, de haber sido el tltimo intento de dominacién colonial por parte de Es-
pafia, permitié que los congregados reconocieran que los nuevos conflictos dentro
de los pueblos los debian resolver ellos con la mediacién de las leyes, pero con re-
lativa autonomia de las esferas administrativas del estado y de la iglesia coloniales.
Fue posible porque la refundacién de pueblos se hizo con indios que ya no eran los
de los principios de la colonia, y en cierta forma habian estado fuera del orden co-
lonial -por eso se les queria poner en cintura-, se habian mestizado y eran libres de
tributo, es decir, ya estaban acostumbrados a sus posesiones particulares y a cierta
libertad. Y porque no estar “en policia” no significaba no haber desarrollado formas

de organizacion societales marginales a la colonia.

Siguiendo a Boaventura de Souza, intriga aqui el problema de por qué los de-
rechos de los indios se convirtieron en el lenguaje de una politica progresista para
las comunidades locales. Es como si hubieran invocado los derechos para llenar los
vacios del sistema colonial poniendo de relieve los problemas de la modernidad
(de Souza 1997:3). Aparecen asi las mismas tensiones sefialadas por ese autor en el
Macizo: la primera tension es entre regulacion social interna y emancipacion social
externa por lo que permite la construccion de la comunidad politica local y en ella
asignarle el papel de virgen-estado a la virgen. La segunda, entre el estado y socie-
dad civil en el que los indios no lucharon contra el estado sino que recurrieron a él
como garante de los derechos y por esa via desvertebraron el poder eclesiéstico. Y,
la tercera, entre lo local y lo global que derivan como apropiacion cultural y redefi-
nicion de las comunidades. (cfr. De Souza 1997:4).

La modernidad que describimos de estos indios da cuenta de que a pesar de que se
les perseguian sus tierras, las podian defender, incluso escoger nuevas tal cual sucede
en la actualidad, que las comunidades multiétnicas y plurales del Macizo, necesa-
riamente, eran producto de una confluencia de derechos en pugna entre indios que
la corona no tuvo capacidad de resolver pero que permitian organizarlas adentro de
las comunidades. Estas formas locales de organizacion se relacionaban con algunos

eventos que se desarrollaban y que eran fruto de aspiraciones importantes de ellas.

Carlos Viadimir Zambrano i 1 69



Memoria colectiva y comunidad politica

3.2.7. Elementos del proceso de secularizacion

Lo tratado hasta aqui ha tenido como fin contextualizar las condiciones de mo-
dernidad en el Macizo Colombiano entre ¢.1780 y c. 1830. Demuestra que estan sur-
giendo unas nuevas formas sociales y religiosas que se distribuyen entre los pueblos
de indios, que, como sefialan Berger y Luckmann, son relevo de las existentes e in-
tegradoras de las que se estan gestando, configurando as los elementos basicos de la

secularizacion en que se sustenta su modernidad.

La secularizacién abarca el campo de la transformacion social (Matthes 1971:81).
Y durante todo el siglo XVIII nos enfrentamos no solo a ello, sino a la transforma-
cion de la cultura, la religion y la politica. Este concepto afecta la definicion de lo
que entendemos por “sociedad moderna”, pero sobre todo el método que se utiliza
para dar cuenta de como la divinidad deja de ser el centro de la organizacion social y
c6émo emergen las formas de legitimidad que llevan a ocupar al hombre ese centro.
Asi entendida la secularizacion, demuestra la emergencia de formas interpretativas
de orientacién pragmatica, con las que, seglin Matthes, se busca dar significacion a
toda la experiencia. En cierta forma estas genealogias, en el sentido foucaultiano del
término, “significan que, en un 4mbito temporal concreto de la historia més reciente,
se ha cumplido un proceso en el que el mundo actual se ha desprendido del pasado
y se ha dotado a si mismo de una forma cuya determinacion hay que buscarla en su
diversificacion frente al pasado.” (Matthes 1971:85).

Ese desprendimiento del pasado esta en funcién de la redefinicion de la fun-
cion de la autonomia y de las identidades. El resultado es que los rezagos de una
eclesialidad antigua llegan con mas dificultad que antes, pues deben pasar por los
controles comunitarios que ya tienen poder, como fue el caso de un obispo quien
ordend entregar un molino propiedad de la comunidad y esta se negé radicalmente
desobedeciéndolo. Vale decir, no llegan a estos indios que han nacido en el seno del
nuevo orden que se ha gestado y que se quiere refundar en pueblos. Por el contrario,
al resistirse a la iglesia, los indios radicalizan su posicionamiento en relacion con

sus derechos en la sociedad. Ahora bien, la secularizacion no es solo desecleciacion

170 | Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

ni descristianizacion, pues estas no son las tinicas estructuras posibles de secularizar

(Capitulos de Durkheim, Schelsky y Rendtorff en Matthes: 1982).

Es posible entender la secularizacién de la virgen y la sacralizacién de la co-
munidad politica en el mismo ambito catélico del Macizo Colombiano, porque “la
oportunidad histérica de un sistema de significacién es el resultado de la actividad
de generaciones sucesivas creadoras del cosmos colectivo... 10s organismos huma-
nos no crean en cada caso un cosmos ‘objetivo’ y obligatorio, sino que al nacer
estan inmersos en uno de ellos... los humanos no trascienden su nivel de naturaleza
mediante una creacién nueva, sino apropiandose de un sistema de significaciones
histéricamente dado.” (Berger y Luckmann 1966:85-1 18). En esta idea no resulta
paraddjico que sea la virgen quien permita la emergencia de la nocion moderna de
estado restringida al ambito local. Lo que fue interpretado por Friede (1944) como
“rasgo de la profunda fe catolica”, es mas un rasgo politico de autonomia y un
rasgo cultural de la apropiacién y transformacién de las significaciones del sistema
colonial, un camino secular para la institucionalizacion de un orden en el que ellos
mismos se estaban independizando.

¢Como se manifiesta la critica al rey soberano, a la iglesia y a la religion en el
Macizo Colombiano? Vale decir: {Cémo se deconstruye o seculariza el ancien regi-
me'y se da paso a la modernidad en el Macizo? ;Cémo se observa el surgimiento de
una nueva comunidad politica que permita visualizar en lo local la aparicion de una
virgen-estado? ;Como se formé el sistema de significacion de los indios del Macizo
y como lo apropiaron? A través de los conflictos internos entre indigenas, con los jue-
ces, con los vecinos, con los curas, con los mestizos, con los criollos. Desapareciendo
del horizonte la idea de que las comunidades indigenas siempre han estado aisladas
de los marcos sociales globales y de que son impermeables a los conflictos. Para
avanzar en tales respuestas indicaremos, mediante cuatro documentos, el proceso de
secularizacion.

Carlos Viadimir Zambrano | 171




Memoria colectiva y comunidad politica

3.2.8. Secularizando al Rey y al Cura

Al finalizar el siglo XVIII, entre el ocaso colonial y el alba de la independen-
cia, todavia existia una numerosa poblacién ambulante no tributaria, habiéndose
refundado muchos pueblos, porque la gente abandonaba las reducciones por causas
de distintos talantes. Es poco probable que los indios, mestizos y espafioles libres
pensaran que este tipo de derechos les garantizaria el acceso a la tierra, sobre todo
cuando “los hombres medianamente acomodados se llaman aquellos que por falta
de providencias precautivas de la demasiada agregacion de tierras en un solo sujeto,
han podido a viles precios adquirir inmensos terrenos, en lo que por regular tienen
como feudatarios a los de inferior fortuna.”, segin consta en la relacion del Arzo-
bispo-Virrey (Friede 1944:94).

En el pueblo de El Rosal, el 20 de agosto de 1796, hace 210 afios, un descendien-
te directo de un cacique, declara:

“Digo yo, Bernabé Imbachi, que por haber conocido los hébitos y posesiones
antiguas de nuestros legitimos padres, para que todos los menores conozcamos y
defendamos nuestros derechos... porque en este pueblo no tenemos tierras dadas del
rey sino que las habemos son habidas por nuestros abuelos que las han comprado.”
(Friede: 1944:95).

En relacion con la iglesia la posibilidad de gestionar sus propias instituciones no
puede ser leida por el abandono, como si reclamaramos su no presencia, sino que
encara un problema de fondo. En 1700, Carlos Inca de Salazar, manifiesta tener la
necesidad de construir su iglesia en tierras mas templadas que las montafias que
habitan. La construccién de la iglesia la ofrecia hacer asociada a la refundacion del

pueblo:

“como siempre lo han acostumbrado sin ayuda de ningun encomendero, sino
s6lo con la de sus hijos y nietos y con la gente de su pueblo... porque los doctrinarios
no paran alli ni un dia siquiera por el mucho celo y humedad que hay... “ (Friede
1944:72).

172 | Carlos Vladimir Zambrano



Memoria colectiva'y comunidad politica

En El Rosal, hacia 1732, el Santo Patrén era San Juan Bautista y no la Virgen del
Rosario. Ademas, el manejo de la iglesia lo tenfan los indios y no los curas, segun

se desprende de un documento en el que se lee:

“Sefior Vicario. Pedro Chimborazo y Lorenzo Macias, indios de la Real Corona,
avecindados en el Pueblo del Rosal, en términos de la Jurisdiccién de Almaguer, en
nombre de Marcos Macias, indio fiscal y tenedor de bienes del glorioso San Juan
Bautista, que esta colocado en dicho pueblo...” (Friede 1944:200).

3.2.9. Sacralizacion de la comunidad local

(Juntar indios es origen de lo multicultural? ;Qué papel cumplié la agregacion
de nuevos indios a los pueblos ya establecidos? Esta es una cuestion por desarro-
llarse en la investigacion histérica que nos permita entender mejor que pasé. En el
Macizo Colombiano no sélo se refundaron pueblos, se agregaron indios forasteros
y libres a los ya existentes y se fundaron nuevos. Todos ellos pueden dar cuenta de
por qué hoy en dia sus habitantes tienen una base cultural comtn y distintas etnici-
dades, pasto propicio para el surgimiento de la religion civica de ahora como la de
ese entonces. En otros lugares, los pueblos se organizaban en barrios segun las ads-
cripciones étnicas y en otros se “mantenian en “quartel aparte”. ;Como se lleg6 a
desarrollar un sentimiento de comunidad? ;Cémo se construyeron las comunidades
imaginadas que los hicieron desarrollar sentimientos de pertenencia y comunidad
de origen? Existen teorfas y datos etnogréficos recientes que nos permiten explicar
lo ocurrido en ese tiempo. Pero sin duda, el mejor argumento hasta ahora obtenido,

son los remanecimientos de las virgenes y santos.

El reconocimiento de la autoridad propia, la presencia de las virgenes y santos, la
comunidad de parentesco incluso simbélico y la nocién de pertenencia a un pueblo,
configura una idea del que el 4mbito de la comunidad es definitivo en la identidad
de los pobladores del Macizo. Esto se defiende con ahinco a Jjuzgar por los juicios en
que reclamaban sus derechos que duraron hasta sesenta afios “pues para conseguir

un viaje se les pasan afios” (Friede 1944:68). Tales valores comunitarios se mani-

Carlos Viadimir Zambrano | 173




Memoria colectiva y comunidad politica

fiestan, por ejemplo, en la diligencia de deslinde de los linderos del Resguardo del

Pongo, vecino del Rosal, en el que se sefiala:

“y habiéndose practicado el reconocimiento que era del lindero de dicho pue-
blo... Don Manuel Bambagué, cacique, pidio se le diera posesion a nombre de todos
los de su pueblo, al cual tomé de la mano y lo paseé... y con todos los naturales
abrieron (en el lindero) como una cuarta de ancho para después perfeccionarla, des-
anchandola como es costumbre... y todo dijo el dicho cacique y los suyos dijeron lo
hacian en sefial de verdadera posesion...” (Friede 1944:78).

3.3. De la devocion al orden comunitario

El siglo XVIII, El Rosal y su virgen, nos invitan a pensar no solo el transito de
una devocion religiosa a un orden comunitario, sino el de la religion a la ciencia,
el de la teologia a la antropologia, el del mito a la historia y sus respectivas perma-
nencias y confabulaciones, para dar cuenta del papel de sus comunidades indigenas
en la configuracién de si mismas y de sus virgenes y santos, y de estos en la con-
formacién social y étnica de los poderes locales y cémo dichos poderes también los

reelaboran a los dos, tanto a la comunidad como a sus simbolos.

La nocién de apropiacion cultural de la virgen, permite analizarla como un pro-
ducto humano, cultural e histérico y establece el transito dialéctico de la devo-
cion religiosa al orden comunitario y de este a la religiosidad como manifestacion
cultural, secularizando este estudio, digamos, antropologizandolo. Se plantea una
cuestion polémica pero de mucha profundidad, la “etnomodernidad” de las comu-
nidades indigenas, a pocos afios de la revolucion francesa, pues se puede, ahora
si, afirmar que estos indigenas percibieron su lugar en la sociedad colonial, usaron
racionalmente los recursos que la sociedad colonial les permitia y aseguraron, en
medio de la dominacién colonial, su supervivencia, no fueron una masa acritica e
irreflexiva de su propia condicion.

Este esfuerzo en su conjunto, puede concebirse como un analisis de la génesis de

]a modernidad indigena y, por esa via, para fundamentar con mayor profundidad la

174 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

relacién entre mentalidades e identidades y sustitucion de sistemas de dominacién
0, si se quiere, de reacomodos de las hegemonias culturales y politicas. Se abordo
este hecho tomando como referencia el caso de la remanecida Virgen del Rosario,
Corregimiento de El Rosal, en el Cauca, replanteando el caricter secular-moderno
de la virgen, estableciendo un dialogo entre etnografia e historia, para resaltar el ca-
racter reflexivo, secular, civico y su papel general en la transicion colonia-republica
y particular en la refundacién de pueblos, constituida como una virgen-estado local
y masculinizada.

Se comprobo la hipotesis segtin la cual la refundacién de pueblos generd condi-
ciones para la conformacién de un nuevo orden social en las postrimerias de la co-
lonia, en el que se generd una situacion liminar, transitoria y conflictiva, mitificado
en las leyendas del remanecimiento de la Virgen del Rosario en El Rosal, concibién-
dola como una virgen estado-local.

Carlos Viadimir Zambrano , 17 5




-

I

N

- EEmE————— . -




Memoria colectiva y comunidad politica

4. MITO, MEMORIA E HISTORIA

Se presenta aqui una interpretacion acerca de tres procesos de mitificacién de
tres situaciones distintas de cambio cultural y de construccién de comunidad poli-
tica plural, derivado del contacto entre sociedades indigenas e hispanas. Con ello,
se intenta explorar la relacion entre mito e historia en la representacién del contacto
entre sociedades indigenas y mestizas de Colombia. La primera es una comunidad
plural producto de un traslado de pueblos (El Rosal), la segunda es producto de un
colapso natural (Lerma) y la tercera es resultado de una colonizacion de ampliacion
de frontera econémica (San Lorenzo y Cuatro Esquinas). Los tres fendmenos pro-
dujeron la necesaria convivencia que dio origen a comunidades plurales en la region
del Macizo Colombiano. Los mitos que se analizan corresponden a los hallazgos de

una virgen y dos santos. Los tres son remanecimientos'”.

'7 Remanecido es la palabra del espafiol con la cual los pobladores del Macizo Colombiano designan a una
estatuilla o imagen de una virgen o un santo o santa -de evidente origen catolico- que fue hallada en forma
inesperada dentro de su territorio local. Remanecimiento -del santo, santa o de la virgen- es el hallazgo ines-
perado de una estatuilla o imagen, relatado mediante una leyenda que es de publico conocimiento en el 4ambito
local entendida como una estructura mitica. Conceptualmente, remanecimiento, indica también la redefinicion
y construccion mitica que coadyuva a la formacion de la etnicidad por la via de la apropiacion étnica de la
imagen religiosa.

Carlos Viadimir Zambrano E 177




Memoria colectiva y comunidad politica

Lo que se intenta develar en este trabajo es la historia escondida tras del mito.
En el macizo la formacion de comunidades plurales se remite a una €poca par-
ticular que es mitificada, afectando a indigenas y campesinos, negros, indigenas,
mestizos y blancos (Eusse 1985:10ss; Buenahora: 1997, Buitron 1989:107ss; Ce-
rén 1990:50ss; Lopez 1991:30ss; Mufioz 1991:20ss; Vazquez 1991:57ss; Hormiga
1992:1ss; Zambrano 1992:1ss). Por referirse a una situacion ab origine relata los
sucesos de un nuevo periodo historico en la vida de los pueblos del Macizo Co-
lombiano, dejando entrever los eventuales cambios culturales que se sucedieron en
él, a partir de la refundacion de pueblos plurales. Vale decir, lo que en el fondo se
presenta en estas lineas no es solo el desentrafiamiento del hallazgo de la imagen,
sino su relacion con las situaciones derivadas de la fundacion de los pueblos. Por tal
razon, en esta ponencia al mito se le trata de dar ilacion desde una perspectiva que
comprometa mas los procesos seculares de construccion de comunidades locales
en el Macizo Colombiano, a través de la redefinicion de sus mundos simbolicos e
identitarios y de las estructuras de alteridad -que consideramos de mayor interés y
alcance antropolégico que los puntos de vista que aspiran a establecer sus relacio-
nes con lo sobrenatural. El remanecimiento (Zambrano 1993, 1994, 1996, 2000) es
entendido como un producto cultural, propio de la gente del Macizo Colombiano,
cuya representacion sefiala un momento histérico particular -aproximadamente a
finales del siglo XVIIIL. Tal cambio aparece en el mito del remanecimiento, con lo
cual se puede inferir la presencia de una renovacion, si no una reestructuracion del
sentido que todo cambio cultural produce. Y como él implica decisiones sociales,
economicas y politicas, nuevas legitimidades, nuevos pactos, un nuevo orden (que
para el efecto son locales) y hasta la formacion de un nuevo sujeto, se esta ante un

proceso complejo e interesante de construccion de comunidad local.

En seguida se organiza la informacion en los siguientes topicos. Primero los
aspectos conceptuales bésicos, continta la cuestion de la refundaciéon de pueblos
desde la historia, inmediatamente después, la explicaciéon del remanecimiento de
la Virgen del Rosario en el Rosal, Cauca, San Antonio de Lerma y San Lorenzo,
Cauca. Finalmente, se presentara un resumen de la aparicion de indicadores étnico-

culturales en un pueblo de colonizacion reciente.

178 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

4.1. Aspectos conceptuales

Si el Macizo Colombiano se concibe como un area cultural no quiere decir que
sea homogéneo. Si algo caracteriza su cultura es la enorme heterogeneidad y varia-
bilidad de sus componentes culturales. Los yanaconas, que ocupan una buena parte,
en su politica de recuperacion social del territorio, incluyen tanto a indigenas como
no indigenas, que forma parte de la idea ilustrada de nacion que se funda en la co-
munidad de intereses en torno a una ley, a una norma, y no en los lazos de sangre,
lengua o tradicion. Lo que aparece en el Macizo es la constatacién del mestizaje.
Desde esa realidad se debe pensar la cultura, pues ;Qué sociedad se ha mantenido

sin contactos con otras que nos permita hablar de una pureza étnica y racial?

Aunque la realidad mestiza del Macizo es incontrovertible, uno tiene que pre-
guntarse como pueblos como los yanaconas que han perdido su idioma quechua, que
tienen santos y virgenes por dioses étnicos y que han cambiado sus mitos, presentan
un elevado indice de endogamia que, en zonas rurales de nuestros pueblos como bien
sirve de ejemplo el Macizo Colombiano, es.un asunto comun (entre ellos, de cien
matrimonios anuales 95 son endégamos, tres son endogamos exoveredales y dos
exogamos, y entre los endogamos existen restricciones entre linajes). ;Cémo una so-
ciedad tan cerrada puede presentar un indice de miscegenacion cultural tan elevado?
¢COmo una sociedad tan heterogénea culturalmente puede desarrollar una identidad
tan completa y compacta?

Boukous (1996), define el mestizaje como un hecho estructural de la historia:
toda nacién es en principio pluralidad, la pluralidad establece relaciones asimétri-
cas, tiene principio €tico en la singularidad, respeto o relacién, las identidades apa-
recen como un resultado de la lucha entre pueblos, la interaccion es la base intercul-
tural. (Boukous 1996:126). Podemos acercarnos a lo anterior con una constatacion
empirica. Basta una mirada somera a la region para encontrar suficientes argumen-
tos para convalidar la propuesta de Boukous. Al mismo lugar llegaron Laplantine
y Nouss (1977) quienes parten “de la constatacién del Mestizaje. La mezcla es un
hecho que no tiene nada de circunstancial, de contingente, de accidental. La condi-

cion humana es el encuentro y los encuentros producen realidades. El mestizaje no

Carlos Viadimir Zambrano ) 179




Memoria colectiva y comunidad politica

es mas que el reconocimiento de la pluralidad del ser en su devenir.” (Laplantine
y Nouss 1977:71). Todorov (1988) afirma que una cultura no evoluciona si no es a
través de contactos. Es decir, sefiala que lo intercultural es constitutivo de la cultura.
Se trata de descubrir el origen intercultural de nuestra cultura. (Todorov 1988:22).
En esa agenda, suscribimos este trabajo, pues se considera que es necesario iniciar

una reflexion sobre esta antropologia de los contactos.

El estudio de las comunidades plurales, el multi e interculturalismo, plantea la
necesidad de revisar la presencia de mitos -en apariencia hispanos- que ofrecen las
comunidades rurales en casi toda América Latina, desde la historia de su confor-
macion y desarrollo. Para lograrlo se requiere de un marco analitico estructurado a
partir de una teoria acerca de la alteridad colectiva y de los cambios internos de una
identidad cultural. Vale decir, de una teoria de las transformaciones internas de las
comunidades, la cual ha de ser construida porque las teorias dinamicas acerca del
sincretismo (Balandier: 1975:217; Baez-Jorge:1994:31; Marzal: 1993:55) no alcan-
zan a dar cuenta de la discusion. Las implicaciones del remanecimiento, si bien pue-
den ser descritas y analizadas desde lo religioso y sagrado, para ser comprendidas
en su verdadera dimension antropoldgica, requieren también de la comprension de

lo histérico cultural por la via del hecho secular.

Para analizar la conformacién de comunidades plurales, hacemos uso de una
nocion de alteridad, en tanto es calidad de alteracion, la cual se entiende como “un
proceso dinamico de reajuste, seleccion y reinterpretacion de los atributos de per-
tenencia y diferenciacion frente a otros y... consiste en el paso de un estado a otro,
con o sin cambio de naturaleza. Es uno de esos estados transitorios y distintos de los
estados que lo preceden y lo siguen. Es una calidad de la alteracion que se funda-
menta en la categoria de relacion y toda relacion negocia las diferencias y apropia
las similitudes, vale decir, produce cambios. Y de tales negociaciones y apropiacio-
nes surgen las identidades.” (Zambrano 1996:18).

Casos indigenas y campesinos seran el pretexto para hablar de esas comunidades
plurales, de esas fronteras sociales y culturales con lugares comunes de convivencia

a través de las leyendas del remanecimiento de santos y virgenes, y la perspectiva

180 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

que emplearemos es la de buscar en el mito la historia que representa. Se piensan
tales situaciones por analogia con el caso de la formacion del Jibaro en Puerto
Rico, o de los pueblos de arrochelados en Colombia durante la Nueva Granada,
producto de los contactos entre los espafioles pobres, indios, negros cimarrones,
marranos, judios y demas personas que estaban en el limbo del sistema colonial
(Quintero: 1991:154) y cuyas comunidades tienen por emblemas a los santos. Si la
fundacién de pueblos tiene relacion con la presencia de los remanecimientos y si
los remanecimientos son mitos de ese origen (entendidos como origen de una forma
plural y multirracial de convivencia por el contexto de finales del siglo XVIII), se
puede establecer la relacion que liga lo hierofanico del remanecido con las formas
de comunidad que nacieron en ese momento, las cuales son dialécticas y complejas

en donde no todo fue opresién y resistencia, sino seduccioén y creacion.

En el trabajo sobre la Virgen de la Caridad del Cobre, en Cuba, la historiadora
Olga Portuondo logra percibir el hecho histérico, desde los documentos escritos,
cuando sefiala que “la narracion mitica del hallazgo permite determinar los prime-
ros lugares de su culto, antes de establecerse en Santiago del Prado: en una barbacoa
en la costa de la bahia de Nipe, luego en un bohio en el centro del hato de Baraja-
gua... y finalmente la eleccion de la virgen donde desea permanecer en el Cobre”

(Portuondo:1995:141). Estos lugares fueron sitios de colonizacién hispana, centros
de poder, sedes de cambios de poblacion y oficios. Cada movimiento estaba relacio-

nado con hechos concretos, con cambios histdricos susceptibles de ser corroborados
y con conflictos territoriales, espaciales y simbdlicos derivados de los poderes en
Juego. Portuondo adelanté, en cierta forma, un formidable ejemplo de que el mito
de un remanecimiento -entre otras cosas- es razon suficiente para iniciar una investi-
gacion sobre procesos de reelaboracion étnica y nacional de virgenes y santos, cuyo
objetivo final sea el dar cuenta de procesos histéricos y culturales propios aunque
estén basados en elementos foraneos.

4.2. Memorias colectivas y poder comunitario

El consenso de las comunidades sobre el poder de las virgenes es relevante en la

configuracién de la comunidad politica local mestiza. Muchos documentos hacen

Carlos Viadimir Zambrano { 181




Memoria colectiva y comunidad politica

referencia a la forma como, a través de las virgenes, se organizaban los derechos co-
munitarios, no solo entre indigenas, sino también respecto a los forasteros asentados
entre los pueblos de indios. Da cuenta ademas, apoyados en lo que significa para
la gente heredar litigios y no posesiones, hecho que se colige de la duracion hasta
tres generaciones (75 afios) de algunos de ellos, de que se forjaba una tradicion en
la que la continuidad de las comunidades estaba no en la gente sino en sus virgenes,
pues defendiéndolas se defendia la comunidad y su tradicion. El siguiente caso da
cuenta, en 1750, de como la construccion del molino de Caquiona, Resguardo del
Municipio de Almaguer, era para propiedad de la Virgen y cémo, en otro documen-
to, la comunidad hace respetar ese derecho 48 afios después, cuando trataron de

quitarselo.

“En la ciudad de Almaguer... parecieron Don Luis Sénchez (forastero)... y Ma-
nuel Quinayas, Indio Gobernador del Pueblo de Caqueona, Alfonso Omne, indio
principal fiscal y Sacristan del dicho pueblo, Félix Omné y demés indios naturales...
y siendo ciertos y sabedores, que esto les compete, otorgan en su nombre y demas
herederos... Primeramente, que el dicho Dn Luis no ha de pretender en ahora, ni
en ningun tiempo, propiedad ni sefioria a dichas piedras y sélo ha de tener el uso
de ellas durante los dias de su vida y después de ellos han de quedar dichas, libres
de censo e hipoteca y otra cualquiera enajenacion, por pertenecer a la Imagen de
Nuestra Sefiora de Nuestro Pueblo... item, no puede hacer rocerias, cercas, potreros
para mulas ni ganados sin consentimiento de todos los del pueblo; item, que con el
gobernador que es o que en adelante fuere, y con los demds indios de dicho pueblo
ha de tener una mutua correspondencia tratandolos con amistad y caridad... y es-
tando presente dicho Dn Luis Sanchez y habiendo oido y entendido las condiciones
que se ponen, otorga, que se obliga... y a mas de ellas se obliga a que después de

hecho el molino, dard una limosna a la Imagen de Nuestra Sefiora de Caqueona.”
(Friede 1944:202).

Se debe destacar de este documento, como de otros similares, que la gente asegu-
raba tanto el futuro como la tradicion. Las referencias al futuro son varias, con ellas
se pretendia garantizar la continuidad de la comunidad y el respeto de los acuerdos:

“otorgan en su nombre y demas herederos”, “no ha de pretender en ahora, ni en

1 82 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

ningun tiempo™, “uso de ellas durante los dias de su vida” y “han de quedar libres
de censo e hipoteca”, “con el gobernador que en adelante fuere”. S6lo esa visién de
futuro permitié el siguiente suceso. En 1795 intentaron trasladar la administracion
del molino del Gobernador de Indigenas al Fiscal Sacristan, por orden del Obispo.

Tres afios después esto sucedio:

“...me consta que todos los demas indios del citado Caqueona son de genios re-
beldes y opuestos a la razén verdadera de los superiores, como que a tiempo de la
visita que practico el ilustrisimo sefior obispo en esta ciudad hace tres afios, ordend
que el molino de Nuestra Sefiora de Caqueona, que produce considerables pesos al
afio... a la entrega del citado Molino a Martin Males... el actual gobernador Nicol4s
Homne, con toda su familia y hermanos y otros indios se opusieron fuertisimamente
por varias ocasiones contra la superior orden; pretendiendo con toda audacia en que
los mandones del pueblo habian de manejar las diarias entradas del referido molino
y demés derechos concernientes a la iglesia de su pueblo...” (Friede 1944:73).

En la actualidad los restos del molino y sus tierras aledafias siguen siendo de la
remanecida Virgen de la Concepcion de Caquiona, y administrados por el cabildo.

4.2.1. El Rosal

En El Rosal, en 1665, ya existia una iglesia con posesiones'®; que estaba dedica-
da a San Juan Bautista todavia hasta 1732 cuando se decide el traslado del pueblo
de San Juan del Valle de Iscansé a El Rosal. Se presume que el patronazgo del
pueblo debi6 cambiar con la refundacién del pueblo, pero hay noticias que per-

miten deducir que desde 1715 cuando Marcelo Verdugo -devoto de la Virgen del

¥ “Certifico, conforme al derecho, que al tiempo que se remitieron al gobierno los documentos de escrituras
que hacen a favor de las tierras donde estan plantificadas las posesiones y la Iglesia del Rosal...” Carta de
Venta que otorga Juan de Ziiiiga a Salvador Indio. Archivo Parroquial de El Rosal afio 1665.

? Pedro Chimborazo y Lorenzo Macias... avecindados en el pueblo del Rosal... en nombre de Marcos
Macias, indio fiscal y tenedor de bienes del glorioso San Juan Bautista, que est4 colocado en dicho pue-
blo... “Notaria de Bolivar, Cauca, No. 64, afio 1710-1732.

Carlos Viadimir Zambrano ’ 1 83




Memoria colectiva y comunidad politica

Rosario- tom6 posesion de El Rosal”, él mismo llevo la advocacion y con ello se
inici6 la devocién. Pero la Virgen de Marcelo Verdugo, sin lugar a dudas, no era la
remanecida de los rosalefios actuales, sino la de dominica de Rupe, gestora de la
victoria de Lepanto (Wagner 1991). No se conocen documentos eclesidsticos sobre
la forma como se instalo su devocion, pero como sefiala el mito, llegd para resolver

el conflicto generado con el traslado del pueblo. La tradicion oral sefiala:

“Antes de que llegaran los espafioles ya la patroncita estaba... la encontr6 la
viejita Rosalia... en un tronquito estaba la virgencita... En esos tiempos peliaban
los indios y los espafioles y ella vino a acabar con eso... Ahi comenzamos a vivir
pacito y juntos. Dicen que esos espafioles eran saladitos... Entonces ella dijo que le
organizaran la iglesia. Pero la gente queria abajo y la llevaban y ella amanecia aqui
arriba. Y lo mismo y la patrona se volvia y se subia... (Risas)...hasta que se apaci-
guo cuando se le hizo el templo aqui. Dice el libro que de 1700, dice...” (Zambrano
1993:47).

De todas maneras, el problema no era una batalla entre virgenes y santos, era una

guerra por el control de las posesiones, diezmos y propiedades a su nombre, por el
control de la comunidad politica refundada. Si bien estaba un cura detras y otros

espafioles y mestizos, los indios peleaban su hegemonia y control.
4.2.2. La leyenda como memoria

El mito del remanecimiento de la Virgen del Rosal, devela el traslado del pueblo
de Iscansé al Rosal y el cambio de un santo calentano y desconocido por una virgen
friana y conocida. Se inici6 el traslado del pueblo por un pleito que se suscito a
raiz de la decision de la Corona de trasladar el pueblo de San Juan de Iscansé al del

San Juan del Rosal, mediante una solicitud hecha por Gregorio Anazco, que era un

20 B] cuestionado duefio del Rosal, hijo natural y esposo de una nieta de Carlos Inca de Salazar (Cfr.
Friede 1944:53), es devoto de la virgen del Rosario, seglin consta en su testamento, elaborado en 1753. Es
muy posible que él haya llevado la devocion de la Virgen al Rosal «...pareci6 presente el capitan Marcelo
Verdugo y Guevara, vecino de la dicha ciudad de Almaguer... tomando por abogados al Glorioso San Jos€ y
a San Antonio de Padua, a la Serenisima Reina de los Angeles, Maria Santa Nuestra del Rosario, Santo
de mi nombre y Angel de mi guardia... Declara que tiene bajo su orden la Cofradia de San Sebastian...”
Notaria de Almaguer, Once de junio de 1753. (Friede 1944:42).

184 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva v comunidad politica

indio tributario, apoyado por el vicario de Almaguer, Manuel Cleves, quien dividi6
la comunidad. Los intentos de mudanza se observan claramente en las diligencias
judiciales realizadas durante ese periodo. Ademas, el pleito da cuenta de quiénes
querian abajo y quiénes arriba: de los dos pueblos enfrascados en el traslado, San
Juan del Valle de Iscansé estaba situado en la Bota Caucana, al sur y en piso térmico
templado, es decir, tanto por posicion geografica como por altitudinal, abajo del Ro-
sal y era quien se resistia a ser trasladado en cabeza de su cacique, Salvador Sambo-
ni -”la gente que queria abajo”- en el mito. San Juan del Rosal, esta en clima frio y
al norte del anterior, en el camino hacia el pdramo de las papas, por el viejo camino
-recorrido con tanto susto por, Fray Juan de Santa Gertrudis, en esa época- que va
de Pasto a Timana, ciudades que daban los referentes geoespaciales. El referente es

clarisimo en el mito “la virgen amanecia aqui”.

En 1710 los indios Ilario Girén, Lorenzo Gir6n y Santiago Quisboni, obtuvieron
del Gobernador de Popayan, licencia para trasladar el pueblo de San Juan del Valle
de Iscansé a San Juan del Rosal a pedimento del Cura Cleves y del indio tributario
Gregorio Anazco. En esa época estaba terminantemente prohibido a los goberna-
dores, corregidores, alcaldes y cualquier justicia trasladar pueblos ya fundados “...
aunque lo pidan o consientan encomenderos, curas o indios”, por lo que el oidor de
la Real Audiencia de Quito, Fernando Sierra Osorio, confirmé su ilegalidad y orde-
no la suspension de la mudanza, ante la demanda interpuesta por Salvador Sambonti,
cacique principal y gobernador del Pueblo de San Juan de Iscansé, quien se opuso
al traslado. Este, por medio del protector de naturales, pidi6 que no se mudara el
pueblo ni que se alterara y que se le negara a quienes lo habian solicitado, pues “se-
mejantes procedimientos suelen ser las mas de las veces procurados por intereses
particulares y no de los indios... solamente a contentacion de un Gregorio Anazco...
y si algunas alhajas hubieren sacado se volviesen... y que en lo interin no se gravase
con la mudanza de dicho pueblo y que se restituyesen las alhajas que se hubiesen sa-
cado... y no se debe permitir como se intenta, que saquen de la iglesia las imagenes
y campanas con todo lo demads perteneciente al culto divino.” (Friede 1944:196).

Digamos que lo que habia subido al Rosal, que por esa época, entre otras cosas

no era de la Virgen sino de San Juan, tuvo que volver a bajar a Iscansé. La comuni-

Carlos Viadimir Zambrano t 185




Memoria colectiva y comunidad politica

dad se dividio y se gestd otra mudanza en la que intervino Miguel Chito, del grupo
de Anazco y del cura Cleves, “asimismo indio de dicho pueblo de la parcialidad de
Dn Salvador Samboni, por voz, y en nombre de los demas indios...” argumentan-
do que “en consideracion del gran provecho que esperamos nos siga consiguiendo
por dicha traslacion, que aunque los indios de la parcialidad de dicho Dn Salvador
Samboni lo han repudiado, yo, dicho Miguel Chito, siendo de ella misma y recono-
ciendo el bien y utilidad comun de la dicha traslacién, me he incorporado en este

pedimento, coayudando (en) esta representacion...(sic)” (Friede 1944:197-98).

Se sabe por una peticion posterior que “dicho pueblo de San Juan de Iscansé se
dividio6 en dos por autoridad de la Real Audiencia de Quito.”

4.2.3. San Antonio de Lerma.

Se ha dicho ya que el poblamiento histdérico del Macizo Colombiano y el im-
pacto que han tenido los frecuentes desplazamientos de la gente, dentro y fuera de
su territorio, seguramente han incidido en su formacidn cultural, incidencia que
puede empezar a ser desentrafiada teniendo como recurso hipotético los relatos de
los remanecimientos, considerados como la sintesis mitica de su historia local. El
siguiente caso reafirma la hipotesis de que el remanecimiento, en su calidad de mito,
refiere tanto a la fundacidon de pueblos en fechas por determinar histéricamente,
como a la construccion de identidades étnicas y locales que dan cohesién social a
sus comunidades, a partir de un elemento religioso apropiado y resignificado cultu-
ralmente por los habitantes del Macizo.

El mito del remanecimiento de San Antonio, en Lerma, asi como la fundacion
historica del pueblo, se relacionan de manera explicita con los efectos del terremo-
to que destruyo a la Ciudad de Almaguer a finales del Siglo XVIII. “El santo y el
diablo se disputaban -relata el mito del remanecimiento- las almas de Almaguer”,
“y, vino entonces desde Almaguer el Fundador de Lerma en 1838 -se lee en la breve
historia de Lerma- con un grupo de damnificados que tuvieron que rehacer sus vidas
al pie de la montafia.” El remanecimiento de San Lorenzo que relata Buitron (vid

infra) en su texto, de manera velada involucra a los almaguerefios usurpando tierras

186 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

lorenzanas -por la misma época del terremoto- que el santo remanece (Buitrén:
1989:107). San Antonio remaneci6 en Lerma, Corregimiento del Municipio de Bo-
livar. Walter Gaviria, present6 al santo y fue de las pocas personas cuyo testimonio

relaciono con la historia contemporanea del pueblo.

“En este pueblo si pusieran cruces donde hubo muertos por la violencia de la
coca, seria un cementerio. Lerma alrededor del colegio y del proyecto educativo con
las mujeres logré no sélo pacificar, sino evitar el consumo del alcohol y enderezar el
rumbo del pueblo. Esto la gente no lo asocia con el Santo, ni con un milagro aunque
dicen haber recibido muchos de €I, pero San Antonio siempre ha peliado por que las
almas de Lerma no se las lleve el diablo. Unas veces gana y otras no. Es que como
San Antonio y el diablo se hacian trampa entre ellos. Por eso es que este pueblo es

un tire y afloje. Unas veces se las lleva el diablo y otras el santo, como ahorita.”
(Gaviria: 1995).

En el afio de 1766, la mitad del pueblo de San Luis de Almaguer -ciudad fundada
en el Corazon del Macizo Colombiano y que fue una de las primeras fundaciones
espafiolas en Colombia, incluso antes de Santafé de Bogota- se derrumbé y rodd
por la cordillera y la otra se colapsé un 80 por ciento por el terremoto de ese afio.
Muchos de los habitantes de ese pueblo y sus zonas rurales emigraron a otras tierras
vecinas dentro del Macizo Colombiano y otros emigraron a Popayan. Lo cierto es
que para los almaguerefios aparece como el fin de la época de bonanza de su pueblo
la cual coincide con el ascenso de Popayan como capital provincial. Y, en la me-
moria colectiva de sus habitantes la figura del diablo es fundamental, pues €l es el
responsable de la catastrofe. Hace nueve afios en Almaguer, que dista de unos 40
kilémetros de Lerma por la via de El Bordo-Llacuanas-El Tablén, escuché y registré

la siguiente version sobre el terremoto:

“Estabamos esperando que llegara el gobernador. Venia de Popayan a visitar a
Almaguer. Y se le habia preparado una fiesta. Todo el mundo estaba en la fiesta, hasta
una nifia muy linda que habia ido con su mama4. Pero el gobernador no llegaba. Y asi
se fueron pasando las horas de la fiesta, hasta que decidieron iniciarla sin el goberna-

dor. Estaban ya bailando, todos contentos, cuando aparecio en la puerta un sefior alto,

Carlos Viadimir Zambrano [ 187




Memoria colectiva y comunidad politica

muy bien plantado, vestido de frac negro y sombrero de copa. Todos dijeron el sefior
gobernador. El se encamin6 hasta donde estaba la nifia. Y le pidio que saliera a bailar.
Ella no queria y no queria. Y nunca sali6 a bailar porque ese sefior le producia miedo.
Entonces el gobernador se puso bravo y salié del pueblo. Pues ese era el diablo y ese
dia tembld en Almaguer y se cay6 medio pueblo.” (Notas de trabajo de campo).

Dice la historia que cuando en Almaguer temblo, la gente comenz6 a bajar a lo
caliente y en el jardin que hoy tiene por atrio la iglesia de Lerma, sobre un monticu-
lo que domina las calles del pueblo, remanecié San Antonio y ahi decidieron fundar
el pueblo. Lo fund6 don Juan de Lerma en 1796:

“El pueblo lo iban a hacer en la vereda de Buenos Aires, pero el santo se devolvia
a donde remaneci6 que es donde est4 la cruz, en el alto donde esta el templo, frente al
templo. Como se devolvia entonces decidieron hacer el pueblo en esta hondonada al
pie del cerro. Pero con ellos llegd el diablo porque el diablo decia que eran sus almas.
Entonces San Antonio y el diablo apostaron para decidir quién se quedaba con las al-
mas de Almaguer. San Antonio le dijo al diablo que con una vela despuntara el cerro
de Lerma. Desde la punta de ese cerro el diablo jugaba a la pelota con otro diablo en
el cerro Bolivar y el punturco de la vega... Entonces El santo gand y el diablo se fue
pero de repente vuelve y se lleva gente y el santo por eso vive en el pueblo para estar
bien atento.” (Gaviria: 1995).

El caso de Lerma es muy interesante por ser el relato que presenta con mayor
claridad el conflicto entre las fuerzas divinas y las demoniacas, como parte de un
drama césmico, donde la creacion esta precedida por el caos y por la necesidad de
captacion de personas (la lucha por las almas). Los conflictos simbdlicos deben ser
develados con paciencia etnografica. San Sebastian Remanecido es el santo del res-
guardo que lleva su mismo nombre. En esa poblacion la iglesia original, indigena,
se convirtié en teatro y la iglesia nueva se construyé por iniciativa de las familias
no indigenas maés prestantes del Municipio. Es muy revelador este hecho en el con-
texto de las luchas simbdlicas en los expueblos de indios del Macizo Colombiano

(Zambrano: 1992; Zambrano y Hormiga: 1993) porque el nuevo templo simboliza

188 | Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

el control y dominacion por parte de los no indios del mundo simbélico indigena

que tiene por su fundador y civilizador territorial al santo.
4.2.4. San Lorenzo

Tirso Buitrén sefiala que San Lorenzo remaneci6 en la Vereda La Loma del Co-
rregimiento de San Lorenzo, Municipio de Bolivar, en el afio 1826. El mismo autor
tambi¢n indica que en el afio 1780 se fundo el pueblo con personas del lugar y
colonos (Buitron: 1989:56ss). Las caracteristicas étnicas y el modo de vida de la
poblacién que lleg6 a fundar el pueblo (“personas del lugar y colonos™) no son muy
claras, tampoco existe una explicacion para los 46 afios de diferencia -que se de-
ducen de las fechas aportadas por Buitron- entre la fundacion y el remanecimiento
del Santo y su relacion con los procesos para construir y consolidar una comunidad.
Aunque se consiguié informacion adicional para la época -tanto de documentos
notariales y bautismales, como de registros etnograficos y bibliograficos- y se con-

firm¢ con ella la presencia de un componente étnico bastante heterogéneo.

El Corregimiento de San Lorenzo, tiene sus antecedentes en el proceso de fun-
dacién y refundacion de pueblos dentro del Macizo Colombiano, entre ¢.1780 y
¢.1830, con vecinos de distintos colores sociales y étnicos, bajo la adscripcion de un
santo. Por ser este ultimo un remanecido y el pueblo un producto de la convivencia
plural de gentes -obligada o libre, planeada o esponténea, conflictiva o arménica-,
el remanecimiento adquiere la connotacion de ser un hecho que expresa el surgi-
miento de comunidades plurales o, si se quiere, mestizas, relatado mediante un mito
en el que hay una solucion simbélica del conflicto. Angel Quintero ha intentado de-
mostrar algo similar para el caso del poblamiento del Puerto Rico rural durante los
siglos del “encuentro”, donde las identidades de fuga se unian por un sentimiento de
libertad en los hinterlands del sistema colonial (Quintero: 1991:150) y conseguian

un santo que los unificaba.

“fugitivos negros de las islas vecinas -inglesas y francesas- de plantacion; evadi-
dos indigenas de la destruccion de sus comunidades y su modo de vida; y transfugas

espafioles por razones vinculadas a la turbulenta historia peninsular del periodo, con

Carlos Viadimir Zambrano I 189




Memoria colectiva y comunidad politica

sus conflictos étnicos internos contra descendientes de judios y moros... ese mundo
pardo que llamaban los cronistas espafioles... La libertad y espontaneidad de la vida
en cimarronaje se manifestara en la forma de vestir al santo.” (Quintero: 1991:151
y 156).

La anterior percepcion deja entrever la formacion de una etnicidad derivada no
de lo telurico y racial, sino de la alteridad y el cambio que produce lo diverso y
la miscegenacion cultural. Lo cual -no estd por deméas mencionarlo- se realizo de
manera consuetudinaria, liminar e irregular para el caso del Macizo Colombiano,
desde los albores de la colonia, pues respecto a las politicas de poblacién coloniales
anteriores al afio de 1790, que en muchos lugares crearon convivencias separadas
entre indios y no indios, en el Macizo parece que generaron convivencias de plura-

lidad y de identidades fragmentadas y dispersas.
4.3. El caso de Cuatro Esquinas

Con el fin de comparar un caso etnografico de formacion de comunidad reciente,
se describira brevemente un caso de colonizacion y los sucesos que se desarrollaron
en el lapso de 50 afios, que puede ser 1til para contextualizar los interrogantes deja-
dos por el texto de Buitron. Cuatro Esquinas es un corregimiento del Municipio de
El Tambo, en el Cauca. Se formo hace 50 afios y se investigo en 1989, por primera
vez. El reporte de la investigacion nos permitié hacer algunas lecturas preliminares
sobre la forma como se desarrollan las identidades y lo intercultural. Fue poblado en
su origen por colonos del norte de Narifio, del centro del Cauca y del Sur del Valle.
Es decir, se nacié de una configuracién multicultural si asumimos que alli se com-
partian por lo menos tres formas distintas de modos de vida, heredadas de sus cos-
tumbres regionales. Por instalarse en un lugar de colonizacion en las estribaciones
de la cordillera, los nuevos colonos se dieron a la tarea de sembrar chontaduro. Es
una palma elevada que requiere de ciertas destrezas que ellos no tenian, por lo que
se las ingeniaron para crear una tecnologia para subir a la palma, bajar con €l menor
esfuerzo posible el fruto de chontaduro, fumigarlo, etc.. Es decir, produjeron cultura
y se apropiaron del medio ambiente. Comenzaron a intervenirlo pero también a co-

nocerlo y a cuidarlo. Ademas crearon servicios para llevar sus innovaciones a vere-

190 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

das aledafias. Los vecinos, ante la dificultad del gentilicio, se ocuparon de llamarlos
la gente del Chontaduro. Lo que para los pueblos indigenas es una auto designacion
aqui fue una suerte de identificador externo.

Durante los primeros afios de colonizacion se organizaron de tal manera que una
parte de los excedentes de la produccién del chontaduro se utilizaron para construir
el espacio publico: calles, escuela, iglesia, etc., todo esto surgié de aportes privados,
del trabajo en sus parcelas particulares. Surgieron lideres y entre ellos se desarrolla-
ron peleas internas por poder, etc. En el lapso de cuarenta afios, las diferencias de
origen adquirieron un caracter de parentesco. Se logré detectar que tras de algunos
apellidos se ocultaban ciertas lealtades a sus origenes narifienses, caucanos y va-
llunos. Es decir, el origen geografico fue sustituido por uno social. No se conoce la
forma como opero, pero ese fendmeno es comiin en organizaciones sociales basadas
en linajes. El inicio de una segmentacion se expresa con el cambio del apellido y
una neolocalidad. A la vez, tales diferencias generaron restricciones matrimoniales.
Es conocido también que las pugnas como las armonias politicas, generan tabues o
propician alianzas matrimoniales, que luego se expresan culturalmente en las regu-

laciones de parentesco.

La gente llevo una virgen al pueblo, recibié el nombre de la Virgen del Chonta-
duro y se le organizo una fiesta. Es decir, se dio una ritualizacién del espacio. Esta
génesis cultural es muy interesante de observar pues lleva a plantear muchos interro-
gantes sobre como se forma la idea de la pureza racial de los pueblos, cuando estos
tienen origenes plurales. Cuarenta afios después, los habitantes mas viejos de Cua-
tro Esquinas, se acuerdan de los fundadores con nombres propios. Sin embargo, se
identific6 en algunos nifios un relato en el que se habia fundado el pueblo porque se
encontro un chontaduro mégico. Es decir, se da, para el caso de Cuatro Esquinas, en
cuarenta afios un proceso de mitificacion. Estos elementos proporcionan informacion
acerca de algunas cuestiones sobre lo multicultural y la formacién de comunidades
politicas imaginadas. Mircea Eliade, especialista en mitos, hizo énfasis en el soporte
social de ellos. En el Mito del Eterno Retorno informa de un caso de una leyenda

de enamorados en la que encontré a una de las personas sobre las que se teji6 la

Carlos Viadimir Zambrano } 191



Memoria colectiva y comunidad politica

leyenda. Y entre la historia real y la leyenda existian grandes diferencias. (Eliade
1990:89).

Finalmente, a través de juntas pro iglesia, pro alumbrado, pro fiesta, pro escuela y
de otras como la Junta de Accion Comunal se estimularon la socializacion politica y
las relaciones con actores sociales y politicos de la region. Se buscaron ayudas con el
Municipio y con la gobernacion y se generd un campo especifico de relaciones con
la sociedad local y regional. Se puede en principio sefialar varias cosas: Primero, el
origen diverso, vale decir, multicultural de Cuatro Esquinas. Segundo, su capacidad
de recuerdo y olvido, simbolizacion e invencion de sus origenes. Tercero, la produc-
cion de su cultura y su apropiacion. Cuarto, la capacidad para reelaborar los conflictos
y para desplazarlos a otros ambitos de la sociedad. Tenemos pues un caso plural de
conformacion de comunidades.

192 l Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

BIBLIOGRAFIA

* ABBAGNANO, N.
Diccionario de filosofia, México, Fondo de Cultura Econdmica, 1980.
= ANDERSON, B.
Comunidades imaginadas, Fondo de Cultura Econémica, 1980.
= AUGE, M.
Las formas del olvido, Barcelona, Gedisa, 1998.
= BERGER, P; LUCKMANN, T.
La construccion social de la realidad, Buenos Aires, Amorrortu Editores,
1977.
* BERGER, P; LUCKMANN, T.
Modernidad, pluralismo y crisis de sentido, Barcelona, Paidos, 1997.
= BERGSON, H.
Materia y memoria, Madrid, Aguilar, 1963.
= BERGSON, H.
Memoria y vida, Madrid, Alianza Editorial, 1977.
= BONFIL BATALLA, G,
Hacia nuevos modelos de relaciones interculturales, México, Conaculta,
1995.

Carlos Viadimir Zambrano I 193




Memoria colectiva y comunidad politica

= BOURDIEU, P.
Razones prdcticas, Barcelona, Editorial Anagrama, 1997.
= BOURDIEU, P
Meditaciones pascalianas, Barcelona, Editorial Anagrama, 1999.
= BRAUDEL, F.
Escritos sobre la historia, Madrid, Alianza, 1991.
= BURDI, P.
“Percepcion del tiempo, espacio social y poder simbélico: los procesos per-

formativos en la construccion de la identidad”, En Cuicuilco, vol 2, No, 6, pp.
103-120, 1996.

* BURKE, P. _

1969 The renaissance Sense of Past, London, Arnold.
* CARR,E. H.

Qué es la historia, Barcelona, Paidds, 1961.
= CASSIRER, E.

El mito del Estado, México, Fondo de Cultura Econdmica, 1972.
= COMTE, A.
Discurso sobre el espiritu positivo, Madrid, Alianza editorial, 1993.
= CRUZ, M.
Hacia dénde va el pasado. El porvenir de la memoria en el mundo contem-
pordneo, Barcelona, Paidos, 2002.
= DAHL, N.
“Anamnesis. Mémoire et conmémoration dans le christianisme primitif”, en:
Studia Theologica, 1, 4, 1948, pp. 69-95.
= DELEUZE. G..
Foucault, Barcelona, Paidos, 1987.
= DESCARTES, R.
Discurso del método, México, Editorial Porrua, 1989.
= DESCARTES, R.
Principios de la filosofia, México, Editorial Porrua, 1989.
= ELIADE, M.

EI mito del eterno retorno, Barcelona, Planeta-Agostini, 1985.

194 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

ELIAS, N.

Sobre el tiempo, México, Fondo de Cultura Econémica, 1994.

FEBRE, L.

Combates por la historia, Barcelona, Planeta-Agostini, 1993.

FINLEY,M. L.

Mythe, mémorie, histoire: les usages du passé, Paris, Flammarion, 1981.
FOUCAULT, M.

Arqueologia del Saber, México, Siglo XXI, 1970

FOUCAULT, M.

Microfisica del poder, Madrid, Ediciones la Piqueta, 1980.

FOUCAULT, M.

Las palabras y las cosas, México, Siglo XXI Editores, 1986.

FRIEDMAN, J.

«The Past in the Future: History and the Politics of Identity», En: American
Anthropologist. 94(4), 1992, Pp. 837-859

FREUD, S.

Obras completas, Madrid, Biblioteca Nueva, 3 T, 1967.

FLORES, C.

La mémoire, Paris, Presses Universitarires de France, 1979.

GARCIA CANCLINI, N.

Culturas Hibridas. Estrategias para entrary salir de la modernidad, México,
Grijalbo, 1989.

GEERTZ, C.

La interpretacion de las culturas, Barcelona, Editorial Gedisa, 1989.

GIDDENS, A; LUHMANN, N; BAUMAN, Z.

Las consecuencias perversas de la modernidad, Barcelona, Anthropos,
1996.

GIDDENS, A.

Modernidad e identidad del yo, Barcelona, Peninsula, 1997.

GNECCO, C; ZAMBRANO, M.

Memorias hegemdnicas, memorias disidentes. La problematica construccion

del pasado. Bogota, Instituto Colombiano de Antropologia, 2000.

Carlos Viadimir Zambrano | 195



Memoria colectiva y comunidad politica

GOMEZ ISA, F.

El derecho a la memoria. Giza Eskubideak Derechos Humanos, Guiptzcoa,
2006.

GUATTARLE.

“La proliferacion de los margenes”, En: El Viejo Topo, No. 28, 1979.

GUBER, Rosana

“La produccién de sentido: un aspecto de la construccion de las relaciones
sociales”, En: Nueva Antropologia. No 31. México, 1986, pp. 45-60
GODELIER, M.

Lo ideal y lo material, Madrid, Taurus Humanidades, 1989.

GOODY, J.

The Domestication of the Savage Mind, London, Cambridge University Press,
1977.

GRUZINSKL S

La guerra de las imdgenes, México, Fondo de Cultura Econémica, 1995.

GARDNER, H.

Arte mente y cerebro, Barcelona, Paidos, 1993.

HEGEL, G.W.F.

Enciclopedia de las ciencias filosdficas, México, Editorial Porria,1977.
HEIDEGGER, M.

Identidad y diferencia, Barcelona, Anthropos, 1990.

HUSSERL, E.

Invitacion a la fenomenologia, Barcelona, Paidos, 1992.

HUSSERL, E.

Ideas. General Introduction to pure phenomenology, New York, Collier
Books, 1989.

JACQUES, E.

Forma del tiempo, Barcelona, Paidos, 1992.

KANT, E.

Critica de la razon pura, Buenos Aires, Editorial Losada, 1979.
KOSELLECK, R.

El futuro pasado, Barcelona, Paidés, 1994.

196 I Carlos Viadimir Zambrano



Memoria colectiva y comunidad politica

Le GOFF, J.

El orden de la memoria, Barcelona, paidos, 1991.

Le GOFFE, J.

Pensar la historia, Barcelona, Barcelona, Ediciones Altaya, 1995
LECHNER, N.

La permanente y siempre conflictiva construccion del orden deseado, Madrid,
Siglo XXI Editores, 1989.

LECHNER, N.

“El desencanto posmodemo”, En: Revista Foro, No. 9, 1993, pp. 34-42.
LECHNER, N.

“Orden, Temporalidad y memoria”, En: Museo, Memoria Yy Nacion, Bogota,
Universidad Nacional de Colombia, 2000.

LEVY-SATRUSS, C.

El pensamiento Salvaje, México, Fondo de Cultura Econémica, 1976,
LEVY STRAUSS, C.

Antropologia estructural, Buenos Aires, Eudeba, 1974.
LEROI-GOURHAN, A.

Le geste y la parole, Paris, Michel, 1965.

MARTIN BARBERO, J.

De los medios a las mediaciones, México, Gustavo Gilli, 1986.
MARTIN BARBERO, J.

«El futuro que habita la memoria», En: Museo, Memoria Y Nacidn, Bogota,
Universidad Nacional de Colombia, 2000.

MORIN, E.

Pensar Europa, Barcelona, Editorial Gedisa, 1988.

MORIN, E.

El pensamiento complejo, Barcelona, Editorial Gedisa, 1998.
NEUMANN, E.

Los dioses ocultos, Barcelona, Editorial Anthropos,1997.
NIETZSCHE, F.

La genealogia de la moral, Madrid, Alianza Editorial, 1993.
PIAGET, J; INHELDER, B.

Meémoire et intelligence, Paris, Presses Universitaires de France, 1968.

Carlos Viadimir Zambrano l 197




Memoria colectiva y comunidad politica

= PIAGET,J.
El desarrollo de la idea del tiempo en los nifios, México, F.C.E., 1980

» PEIRCE, Ch.
Lecciones sobre pragmatismo. Madrid, Aguilar, 1978.

* PEIRCE, Ch.
Mi alegato a favor del pragmatismo. Buenos Aires, Aguilar, 1974.

= QUINTERO, A.
«Cultura en el caribe. Obsesivas variaciones sobre la cimarroneria como he-
rencia y utopia», En: Bonfil Batalla, G, Hacia nuevos modelos de relaciones
interculturales, México, Conaculta, 1993, pp. 147-158

= RAPPAPORT, J.
«Palacios de Memoria: la etnohistoria de la historia en el sur de Colombia»,
En: Barona, G; Zuluaga, F. Memorias, Popayan, pp. 83-102,1995

= RICOEUR, P.
Historia y verdad, Barcelona, Encuentros, 1990.

= SCHULTZ,A.
La construccion significativa del mundo social, Barcelona, Paidds, 1993.

= TOULMIN S; GOODFIELD, J.
El descubrimiento del tiempo, Barcelona, paidoés, 1990.

= VERON, E.
Construir el acontecimiento. Barcelona, Gedisa, 1983

= VEYNE, P.
Cémo se escribe la historia. Foucault revoluciona la historia, Madrid, Alian-
za, 1989.

= WATZLAWICK, P; KRIEG, P.
El ojo del observador. Contribuciones al constructivismo, Barcelona, Edito-
rial Gedisa, 1994.

= ZAMBRANO, C. V.
«Dos consideraciones de lo publico desde la diversidad cultural». En: Lo-
zano, A, Hacia una definicion de lo publico. Bogota, Escuela Superior de
Administracion publica, 2005.
La virgen estado. Memoria, modernidady politica, Cuadernos de Humanizar,
Bogoté, 1999.

198 ‘ Carlos Viadimir Zambrano



