




La consulta y el consentimiento 
previos, libres e informados 
de pueblos étnicos frente a los 
Acuerdos de La Habana





Colectivo de Estudios Poscoloniales/Decoloniales  
en América Latina (Colectivo Copal)

Bogotá, D. C., 2017

La consulta y el consentimiento 
previos, libres e informados 
de pueblos étnicos frente a los 
Acuerdos de La Habana



CATALOGACIÓN EN LA PUBLICACIÓN UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA

Universidad Nacional de Colombia (Sede Bogotá). Facultad de Derecho, Ciencias Políticas y Sociales. Colectivo de 
Estudios Poscoloniales/ Decoloniales en América Latina (Colectivo copal)

La consulta y el consentimiento previos, libres e informados de pueblos étnicos frente a los Acuerdos de La Habana 
/ Colectivo de Estudios Poscoloniales /Decoloniales en América Latina (Colectivo Copal). -- Primera edición. -- 
Bogotá : Universidad Nacional de Colombia (Sede Bogotá). Facultad de Derecho, Ciencias Políticas y Sociales. 
Instituto Unidad de Investigaciones Jurídico-Sociales Gerardo Molina (unijus), 2017.

212 páginas. -- (Colección Gerardo Molina ; 55) 
Incluye referencias bibliográficas e índice analítico, onomástico y toponímico 
ISBN 978-958-783-018-7 (rústica). -- ISBN 978-958-783-020-0 (e-book). -- ISBN 978-958-783-019-4 
(impresión bajo demanda).

 1. Derechos de los indígenas -- Colombia 2. Comunidades indígenas -- Derechos civiles 3. Grupos étnicos -- 
Participación política 4. Consulta previa -- Legislación -- Colombia 5. Consentimiento (Derecho) 6. Acuerdos de 
paz -- Colombia 7. Víctimas del conflicto armado -- Legislación -- Colombia I. Título II. Serie

CDD-23      342.8610872  /  2017

La consulta y el consentimiento previos, libres e informados de pueblos étnicos frente  
a los Acuerdos de La Habana
Colección Gerardo Molina

© Universidad Nacional de Colombia - Sede Bogotá
Facultad de Derecho, Ciencias Políticas y Sociales

© Varios autores, 2017

Primera edición, 2017
ISBN (papel): 978-958-783-018-7
ISBN (digital): 978-958-783-020-0
ISBN (ibd): 978-958-783-019-4

Este libro, resultado de investigación, fue producido por el Colectivo de Estudios 
Poscoloniales/Decoloniales en América Latina (Colectivo Copal)

Preparación editorial
Unijus, Instituto Unidad de Investigaciones Jurídico-Sociales Gerardo Molina
André-Noël Roth Deubel, director
Juan Sebastián Solano Ramírez, coordinadora editorial
Ángela María Herrera Castillo, coordinadora académica
Ana Marlén Garzón Urrego, coordinadora administrativa
Melissa Ruano Chacón, diseñadora gráfica

Diseño original de la Colección Gerardo Molina
Diego Mesa Quintero

Corrección de estilo
Angie Xiomara Bernal Salazar

Imagen de cubierta
Diana Carrillo González

Prohibida la reproducción total o parcial por cualquier medio  
sin la autorización escrita del titular de los derechos patrimoniales.
Impreso y hecho en Bogotá, D. C., Colombia



CONTENIDO

Abreviaturas y siglas .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

Introducción.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

La participación de los pueblos étnicos en el conflicto armado .. . 11

¿Por qué hablar de “pueblos étnicos”? .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15

Aspectos metodológicos.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20

CAPÍTULO 1
La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

Introducción.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23

Caracterización política de la consulta y el consentimiento  
previo, libre e informado .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 24

Paradigmas: derechos a la participación y autodeterminación  
de los pueblos étnicos.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 24

La relación sistémica entre la consulta, el consentimiento y demás 
derechos étnicos .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 31

Modalidad de garantía de reparación de la consulta y el  
consentimiento previo, libre e informado.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..           . 36

Los escenarios desarrollados a partir de la consulta y el  
consentimiento previos como agentes de tránsito hacia la  
consolidación de democracia, paz y cohesión social.. . . . . . . . . . . 38

Contenido sustancial de la consulta y el consentimiento  
previos, libres e informados .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41

Procesos históricos que fundamentan el contenido sustancial  
de la consulta previa .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41

Aspectos sustanciales de la consulta previa según el c-169 .. .. ..   . 46

Aspectos sustanciales de la consulta según la dnudpi .. . . . . . . . . . . 50



La consulta y el consentimiento en el escenario  
judicial internacional .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 53

El derecho a la consulta previa en el ámbito nacional .. .. .. .. ..     . 61

Bloque de constitucionalidad..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  .61

Normas nacionales en torno a la consulta previa.. .. .. .. .. .. ..       63

Ley 70 de 1993 y Comisión Consultiva de Alto Nivel.. .. .. .. ..     64

Decretos 1396 y 1397 de 1996..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  .71

Decreto 1320 de 1998 ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  .73

Directiva presidencial número 10 de 2013 .. .. .. .. .. .. .. .. ..         76

Decreto 2613 de 2013 ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  ..  .78

¿Regulación nacional a la consulta previa? .. .. .. .. .. .. .. .. ..         79

Jurisprudencia constitucional en desarrollo de la consulta previa. 79

Para abrir el debate .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..                   .85

CAPÍTULO 2
La negociación del conflicto armado: pueblos étnicos  
al margen de la mesa y las alternativas

Introducción.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89

Antecedentes: los diálogos de paz sin pueblos étnicos .. . . . . . . 91

Santos y las farc-ep .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 98

El “Acuerdo General para la terminación del conflicto”.. . . . . . . . . 99

Entre acuerdos y tensiones.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 100

Antes y después de las elecciones presidenciales .. .. .. .. .. .. ..       . 103

Un balance del proceso de paz desde la participación  
de los pueblos étnicos.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 108

Entre “lo acordado” y lo propuesto por los pueblos étnicos .. . . . . 111

Entre referendo y asamblea constituyente.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . 119

La propuesta del Gobierno: referendo .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..            . 119

La propuesta de las farc-ep: Asamblea Nacional Constituyente.. . . 121



Pueblos étnicos y factores de vulnerabilidad: caracterización  
de la Corte Constitucional.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 125

El Auto 004: los pueblos indígenas.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 126

El Auto 005: los pueblos afrocolombianos.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 129

Para abrir el debate .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..                   .132

CAPÍTULO 3
Las voces de los actores

Sujetos entrevistados .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 136

Los temas: víctimas, mecanismos y consulta previa.. . . . . . . . . . . 139

Víctimas diferenciadas .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..                   . 139

Los Acuerdos de La Habana y los mecanismos  
de participación propuestos.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 144

Consulta previa y sus implicaciones en el proceso de paz.. . . . . . . 151

Para abrir el debate .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..                   .160

Conlusiones y recomendaciones.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 165

Referencias .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..                            172

Índice analítico.. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. ..                          197

Índice onomástico.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 203

Índice toponímico.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 207





Afrodes  Asociación Nacional de 
Afrocolombianos Desplazados

anafro  Autoridad Nacional 
Afrocolombiana

apn  Organización Ayuda 
Popular Noruega

c107  Convenio 107 de la oit

c-169  Convenio 169 de la oit

ccan  Comisión Consultiva 
de Alto Nivel

codhes  Comisión de Seguimiento 
a la Política Pública sobre 
Desplazamiento

cicr  Comité Internacional 
de la Cruz Roja

coidh  Corte Interamericana 
de Derechos Humanos

cidh  Comisión Interamericana 
de Derechos Humanos

cndh  Comisión Nacional de 
Derechos Humanos

cnoa  Conferencia Nacional de 
Organizaciones Afrocolombianas

cnti  Comisión Nacional de 
Territorios Indígenas

conpes  Consejo Nacional de 
Política Económica y Social

codacop  Corporación de Apoyo 
a Comunidades Populares

dane  Departamento Administrativo 
Nacional de Estadística

dnudpi  Declaración de las Naciones 
Unidas sobre los Derechos 
de los Pueblos Indígenas

epl  Ejército Popular de Liberación

farc-ep  Fuerzas Armadas 
Revolucionarias de Colombia 
Ejército del Pueblo

gmh  Grupo de Memoria Histórica

iidh  Instituto Interamericano 
de Derechos Humanos

ilsa  Instituto Latinoamericano 
para una Sociedad y un 
Derecho Alternativos

ABREVIATURAS Y SIGLAS



ABREVIATURAS Y SIGLAS

m-19  Movimiento 19 de abril

maql  Movimiento Armado 
Quintín Lame

mas  Muerte a Secuestradores

mpc  Mesa Permanente de Concertación 
Nacional con los Pueblos y 
Organizaciones Indígenas

moe  Misión de Observación Electoral

oit  Organización Internacional 
del Trabajo

onic  Autoridad Nacional de 
Gobierno Indígena/ Organización 
Nacional Indígena de Colombia

onu  Organización de Naciones Unidas

onu-oac  Organización de 
Naciones Unidas - Oficina 
del Alto Comisionado

ruv  Registro Único de Víctimas

sidh  Sistema Interamericano 
de Derechos Humanos

pines  Proyectos de Interés 
Nacional y Estratégicos

prorom  Proceso Organizativo 
del Pueblo Rom

rri  Reforma Rural Integral

Unasur  Unión de Naciones 
Suramericanas

zrc  Zonas de Reserva Campesina



INTRODUCCIÓN

LA PARTICIPACIÓN DE LOS PUEBLOS 
ÉTNICOS EN EL CONFLICTO ARMADO

A pesar del carácter bipolar asociado al tratamiento del conflicto ar-
mado colombiano, es posible asegurar que, en la historia de este, 

existen experiencias entre gobiernos nacionales de turno y grupos arma-
dos ilegales que evidencian la conjugación de esfuerzos para lograr una 
solución política (López Gutiérrez, 1999). En algunos casos, el acerca-
miento entre las partes ha tenido éxito en términos de desmovilización, 
reinserción a la vida civil y participación política de integrantes de estos 
grupos, así como de construcción de nuevos pactos políticos; por ejem-
plo, entre 1990 y 1991 se lograron acuerdos en este sentido con las gue-
rrillas m-19, maql y, parcialmente, epl (Chernick, 1996). Estos arreglos 
condujeron a la formulación de una nueva carta política que albergaba 
un proyecto de paz y una apertura democrática (Zuluaga Nieto, 1996). 

En otros casos, los diálogos no han sido fructíferos, pues han conclui-
do con la profundización del conflicto armado (González Posso, 2013). 
Tal como ocurrió en la zona de distensión o despeje establecida en el 
Caguán (Caquetá) durante el periodo de 1998 a 2002, escenario que se 



12

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

estableció con el objetivo de adelantar negociaciones entre el Gobierno 
de Andrés Pastrana y las farc-ep, y que culminó abruptamente con una 
nueva escalada del conflicto armado (cnmh, 2013). 

En ese sentido, la experiencia colombiana demuestra que las posi-
bilidades de negociación varían conforme a las dinámicas que alimen-
tan el conflicto y el tipo de agendas sobre las que versen los acuerdos 
que se pretendan lograr (Gutiérrez Loaiza, 2012, p. 180). Lo anterior, 
sin desconocer que de manera paralela, durante todos estos procesos, 
la sociedad civil ha promovido “hechos de paz”, diálogos humanitarios 
y agendas propias, con el objetivo de contribuir a la salida política al 
conflicto armado, e incidir democráticamente en las políticas de paz 
(Querubín Londoño, 1998). 

El inicio de las negociaciones entre el Gobierno del presidente 
Juan Manuel Santos y la guerrilla de las farc-ep, a mediados del año 
2012, estableció una vez más la esperanza a la salida política del con-
flicto armado. Sin embargo, del camino labrado para alcanzarla, emer-
ge la pregunta por el papel que en estas negociaciones desempeñan los 
pueblos afros, negros e indígenas como víctimas del conflicto armado 
interno1, habida cuenta de la permanente, sistemática y diferenciada 
vulneración a sus derechos. En efecto, estos pueblos no solo han sido 
víctimas de discriminación histórica, sino que debido a su relación con 
el territorio, a sus procesos identitarios y culturales, y a la prolongada 
omisión de las autoridades en el cumplimiento de sus obligaciones para 
garantizar sus derechos, en ellos se recrudecen los efectos de la guerra 
y la violencia (CoCons a-004/09; a-005/09), lo que impide superar las 
múltiples condiciones de vulnerabilidad de las que son víctimas (Ortiz 
et al., 2014, p. 126).

Por ello, para ver con mejor luz el camino hacia el goce efectivo de 
sus derechos, hay que considerar su autodeterminación como pueblos ét-
nicos2 y, posteriormente, la relación entre este derecho y la imposibilidad 

1	 Al respecto pueden revisarse las declaraciones y los comunicados compartidos 
por las organizaciones afro Cococauca (2013), Colectivo de Sentipensamiento 
Afrodiaspórico (2015), Anafro (2015), entre otras; y de las organizaciones indí-
genas: opiac (2014), cit, aico y onic.

2	 Al respecto, el artículo 3 de la Declaración de las Naciones Unidas sobre los 
Derechos de los Pueblos Indígenas (dnudpi) establece el carácter integral del 
derecho a la autodeterminación y su alcance frente a la condición política y el 
desarrollo económico, social y cultural de los pueblos.



13

Introducción

de ejercerlo integralmente, como consecuencia de las afectaciones y da-
ños de los que son víctimas en el marco del conflicto.

Por ejemplo, solo por mencionar el caso de pueblos indígenas y 
afrodescendientes: las cifras oficiales señalan la existencia de 87 pue-
blos indígenas, que corresponden al 3,43 % de la población colombiana; 
mientras que —sin ser claros frente al número de pueblos o establecer 
una diferenciación entre el autorreconocimiento de las personas como 
negras, mulatas, afrocolombianas o afrodescendientes— las cifras 
oficiales identifican al 10,62 % de la población como afrocolombiana 
(dane, 2005)3. Por su parte, la Corte Constitucional, en seguimiento 
a la Sentencia T-025 de 2004, en Autos 004 y 005 de 2009, declaró un 
estado de cosas inconstitucional frente a los derechos de los pueblos 
indígenas y afrocolombianos. Lo anterior debido a las afectaciones 
diferenciales que sobre estos genera el conflicto armado y sus factores 
vinculados y subyacentes.

En el primer caso, la Corte Constitucional declaró el gravísimo riesgo 
de exterminio físico y cultural al que están sometidos los pueblos indíge-
nas en razón del conflicto armado, otras formas de violencia generalizada 
(CoCons a-004/09; a-196/14), la prolongada omisión de las autoridades 
en el cumplimiento de sus obligaciones para garantizar sus derechos y la 
omisión de medidas legislativas, administrativas o presupuestales nece-
sarias para evitar la vulneración de estos (CoCons a-173/12). Asimismo, 
el alto tribunal estableció medidas especiales para 35 pueblos indígenas 
(CoCons a-004/09; a-382/10; a-174/11; a-173/12; a-051/13), como respuesta 
inmediata a la inminencia de su desaparición física y cultural.

En el segundo caso, el tribunal constitucional señaló que la población 
afrocolombiana es víctima de una crisis humanitaria como consecuencia 
de factores transversales asociados al conflicto armado y la persistencia 
de riesgos de tipo extraordinario, acentuado y agravado, que conllevan 
a la masiva y continúa vulneración de sus derechos (CoCons a-005/09). 
A su vez, durante los últimos años, ha declarado medidas especiales 
para algunos pueblos debido a los impactos diferenciales y agravados 
que reciben a causa del conflicto armado (CoCons a-384/10; a-a-045/12; 
a-112/12; a-073/14; a-196/14; a-257/14).

No obstante las cifras estatales, las organizaciones indígenas han se-
ñalado que a lo largo y ancho del territorio nacional perviven alrededor 

3	 Sobre las críticas del censo de 2005 a la población afrodescendiente, véase 
Rodríguez, Alfonso y Cavelier (2009).



14

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

de 102 pueblos indígenas4 (Andrade y Eusse, s. f.), de los cuales 31, ade-
más de los señalados por la Corte Constitucional, se encuentran con-
denados a la desaparición debido al abandono estatal, la incursión ex-
terna en sus territorios y factores culturales y materiales que impiden el 
desarrollo voluntario de sus destinos (Ochoa, Hutchinson, Abondano, 
Tobón, 2010). Así, según las cifras señaladas, el 64,7 % de los pueblos 
indígenas colombianos se encuentran en gravísimo riesgo de desapari-
ción física y cultural. 

Por su parte, las organizaciones afro y negras plantean que su po-
blación corresponde efectivamente al 18 y 26 % del censo colombiano, 
es decir, entre 7,8 y 11,6 millones de personas (Afrodes y Global Rights, 
2007, p. 8). Además, es reconocido por diferentes ong que los afrodes-
cendientes constituyen la población étnica más afectada por el despla-
zamiento forzado, el confinamiento y el conflicto armado en general 
(codhes, 2008; 2009). Esta afirmación puede corroborarse con las cifras 
ofrecidas por la Red Nacional de Información (rni, 2015), en las cuales 
se establece que de las 6.339.095 víctimas incluidas en el Registro Único 
de Víctimas (ruv), el 10,26 % pertenece a los pueblos negros o afro, el 
0.010 % palenquera y el 0,14 % raizal; en contraste con el 2,31 % de víc-
timas indígenas registradas. 

Sin embargo, a pesar de que durante las últimas tres décadas los 
pueblos étnicos han denunciado las afectaciones diferenciales de las que 
son víctimas en el marco del conflicto armado (onic y conip, 2002), los 
fenómenos de agudización y profundización sobre estos fueron recono-
cidos por el Estado solo a partir del 2009 (CoCons a-004/09; a-005/09). 
Lo anterior obedece a que antes de 1991, los pueblos étnicos eran con-
siderados como “objeto de políticas” de integración (salvajes en el caso 
indígena, mediante Ley 89 de 1890), mientras que entre 1991 y 2009 
primó un tratamiento ambiguo entre “objeto de política” y “sujetos de 
derechos”. Tensión que finalmente se resolvió a favor del estatus jurídico 
de “sujetos de derechos”, gracias a los procesos étnicos de gobernanza 
internacional que se han venido fortaleciendo durante las últimas dé-
cadas (Rodríguez Garavito, 2012).

4	 Cabe señalar que en pronunciamientos e informes oficiales el Gobierno nacional 
ha reconocido la existencia de 102 pueblos indígenas en el territorio colombiano. 
Al respecto, véase: Presidencia de la República (2010), Ministerio de Educación 
(2013), Ministerio del Interior (2015), Ministerio TIC (2013), entre otros. A su 
vez, la Contraloría General de la República también ha reconocido oficialmente 
este número (2012).



15

Introducción

En este contexto, es evidente que a pesar de los procesos sociales 
y políticos que históricamente los pueblos étnicos han adelantado con 
el objetivo de promover entre los gobiernos de turno y los grupos ar-
mados ilegales soluciones políticas al conflicto armado, así como de 
las iniciativas y propuestas que han construido local, regional y nacio-
nalmente, con el propósito de lograr una paz social y justa (Wabgou, 
Arocha, Salgado y Carabalí, 2012; onic y conip, 2002), las dinámicas 
de discriminación histórica y el desconocimiento de su calidad de víc-
timas de afectaciones diferenciales aún perviven. Por lo tanto, su par-
ticipación dentro de cualquier negociación de este tipo es una deuda 
de los actores en diálogo. 

En ese sentido, como mínimo, es necesario preguntarse cómo se 
garantizarán los derechos de los pueblos étnicos en el marco de la Mesa 
de Negociación de La Habana, bajo el entendido de que la regla general 
ha sido su marginación y exclusión histórica de este tipo de espacios, en 
donde los diálogos se cierran a los actores armados sin obedecer a las 
víctimas ni a sus afectaciones diferenciales. 

Además, cabe analizar lo anterior teniendo en cuenta que nacional e 
internacionalmente se han reconocido los derechos a la consulta previa 
y al consentimiento libre, previo e informado sobre toda medida sus-
ceptible de afectar directamente a los pueblos étmicos. 

Este asunto cobra mayor vigencia considerando que la negociación 
que se viene desarrollando en La Habana (Cuba) entre el Gobierno co-
lombiano y las farc-ep se ciñe a una agenda en la que todos los temas 
planteados afectan directamente a los pueblos étnicos: política de desa-
rrollo agrario integral, participación política, fin del conflicto y solución 
al problema de las drogas ilícitas y víctimas. 

¿POR QUÉ HABLAR DE “PUEBLOS ÉTNICOS”? 

El presente trabajo recupera la categoría “pueblos étnicos” para visibilizar 
a los sujetos que de forma colectiva son titulares de los derechos recono-
cidos, nacional e internacionalmente, como resultado del compromiso 
asumido por los gobiernos de proteger la diversidad étnica y cultural 
al interior de los Estados; e, igualmente, dar cuenta del establecimien-
to de mecanismos de reparación frente a las estructuras coloniales de 
discriminación e invisibilización histórica, así como de los procesos de 
genocidio, etnocidio y exterminio de los que han sido víctimas. 



16

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

Colombia carece de homogeneidad normativa frente al uso de estas 
categorías: en la Constitución Política, por ejemplo, encontramos los tér-
minos de “comunidades” (artículos 10, 171, 310, 329, 330, 55 transitorio), 
“pueblos” (artículos 96, 246, 381) y “grupos étnicos” (artículos 10, 63, 68, 
72, 176); por su parte, la jurisprudencia constitucional, en más de veinte 
años ha logrado avanzar del uso de la categoría “comunidad”5 (CoCons 
t-254/94) a la de “pueblos indígenas y tribales”6 (CoCons t-576/14) e in-
cluso, en la inclusión del término “pueblo étnico” en su doctrina (CoCons 
c-366/11; c-359/13); y, en cuanto a decretos y leyes, su utilización varía 
conforme al momento de su expedición (Ley 70 de 1993) o de si fueron 
o no objeto de consulta previa reciente (Decreto Ley 4633 de 2011).

En materia internacional, el reconocimiento como “pueblos”, tanto 
del c-169 como de la dnudpi, va de la mano con las reivindicaciones 
históricas frente al derecho a la autodeterminación interna (Anaya, 
2005); por lo cual, la categoría “pueblo” representa una victoria política 
—aunque restringida— que no puede ser desconocida, especialmente 
cuando esta constituye una reparación y se encuentra intrínsecamente 
relacionada con el reconocimiento de los sujetos colectivos como políticos 
y titulares de derechos (Carrillo González, 2013). De ahí que tanto el 
término “comunidad” como el de “grupo” sean ajenos a los postulados 
jurídicos; en cambio, son los “pueblos” los que gozan exclusivamente 
de la titularidad de los derechos étnicos, tal como lo establece el orden 
internacional (Anaya, 2005). 

Es importante señalar que el c-169 realiza una distinción entre los 
pueblos indígenas y los tribales. En el primer caso, el instrumento jurí-
dico define como indígena a aquellos pueblos que descienden de:

5	 La Sentencia t-254 de 1994 evidencia que la Corte Constitucional adoptó 
la categoría de “comunidad” a partir de la definición que sobre esta formula 
Ferdinard Tönnies, a saber: “una forma anterior a la sociedad que se desarrolla 
a partir de la familia y, ordinariamente, en pequeñas poblaciones, en las cuales 
no prevalece la obtención de beneficios económicos sino los lazos de sangre y 
las costumbres. […] El urbanismo hace evolucionar las comunidades en sus 
sociedades” (citado por Carrillo González, 2014, p. 161).

6	 Incluso, en Sentencia c-463 de 2014, la Corte expone: “la Sala aclara que 1) 
se referirá a los pueblos indígenas indistintamente como pueblos originarios, 
pueblos aborígenes (es decir, que se hallaban en los orígenes de la formación 
del Estado), comunidades indígenas y comunidades étnicas. Se pasará por alto 
cualquier posible discusión sobre el contenido semántico o la carga emotiva 
de esas expresiones, pues en este trámite serán utilizadas como sinónimos” 
(CoCons c-463/14).



17

Introducción

Poblaciones que habitaban en el país o en una región geográ-
fica a la que pertenece el país en la época de la conquista o la colo-
nización o del establecimiento de las actuales fronteras estatales y 
que, cualquiera que sea su situación jurídica, conservan todas sus 
propias instituciones sociales, económicas, culturales y políticas, 
o parte de ellas. (Artículo 1.b)

Mientras, el c-169 define a los pueblos tribales como aquellos “cu-
yas condiciones sociales, culturales y económicas les distingan de otros 
sectores de la colectividad nacional [carácter objetivo], y que estén regi-
dos total o parcialmente por sus propias costumbres o tradiciones o por 
una legislación especial [carácter subjetivo]” (artículo 1.a). Por su parte, 
en la dnudpi el criterio de definición de pueblos se fundamenta en el 
ejercicio del derecho de autodeterminación de los indígenas (artículo 3). 

Sin embargo, las definiciones expuestas por los instrumentos jurídicos 
de orden internacional pueden no estar dando cuenta de las reflexiones 
respecto a las “rupturas y discontinuidades que constituyen la ‘singu-
laridad’” (Hall, 2010, p. 351) de los procesos identitarios de pueblos del 
Caribe, del Pacífico y, en general, de todos aquellos sujetos colectivos 
que tienen un pasado común en la esclavitud, la trata, la colonización 
y la migración (Hall, 2010). En ese sentido, el reconocimiento de los 
pueblos afro, negros, raizales y palenqueros debería nutrirse de otras 
características diferentes a las endógenas de los procesos indígenas y, a 
su vez, rescatar, como reparación, el sentido propio de su historia. 

Este debate no es contemporáneo, por el contrario, la subsunción 
de lo negro con lo indígena encuentra raíces en reconstrucciones de la 
Colonia, en donde el esclavo traído de África era percibido, en con-
traposición del indígena autóctono, como un “indígena importado”, es 
decir, aquel “hombre que vino a ocupar en muchas zonas de América el 
lugar del indio en vías de extinción ‘dándole a él también la calidad de 
indígena esclavizado’” (Fernández Retamar, 2013, p. 24), fenómeno que 
desdibujó el etnocidio que implicó su desterritorialización. 

En nuestro sentir, la ambigüedad identificada debe ser develada, 
siendo importante identificar otras maneras más integrales de recono-
cer los diferentes procesos que fundamentan la colonialidad. Así, y en 
aplicación del principio pro personae en materia étnica, consideramos 
oportuno empoderar la categoría de “pueblos étnicos” en la doctrina, 
dando cuenta de manera más realista de la diversidad étnica y cultural 
reconocida constitucionalmente en Colombia. Lo anterior, primero, 



18

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

aunado a las diferencias en materia de daños y afectaciones que el con-
flicto armado —y sus factores vinculados y subyacentes— generan sobre 
los sujetos colectivos étnicos; así como, segundo, a las construcciones 
identitarias que cada uno de los pueblos formula a partir de sus propios 
modos de vida. 

En ese sentido, la categoría de “etnicidad”, establecida en la antro-
pología anglosajona a mediados del siglo xx, como respuesta a la carga 
ideológica y política del término “raza” (Lamus Canavare, 2012), puede 
contribuir al debate aquí propuesto. En la perspectiva de Verena Stolcke 
(2000), la “etnicidad” tiene el objetivo de resaltar las contradicciones del 
proyecto de la Modernidad, al abandonar los fundamentos biológicos 
de lo racial, y concebirse en términos de construcciones simbólicas que 
“se utilizan en ciertas circunstancias sociopolíticas como criterio de de-
finición y delimitación de grupos humanos” (p. 41). 

Si comprendemos que es intrínseco del proyecto de la Modernidad 
(mediante el modelo Estado-nación) desarrollar doctrinas que justifi-
quen y naturalicen la desigualdad, asimismo, que neutralicen el conte-
nido económico, social y político de la exclusión (Quijano, 2000), en-
tonces, introducir la categoría de “etnicidad” significa incorporar una 
herramienta en la doctrina que permita confrontar las tres vertientes de 
la colonialidad y visibilizar a todos aquellos modos de vida que, tras la 
Modernidad, no entraron en el proyecto de Nación, fueron excluidos 
de la definición monoétnica de esta y, en esa medida, comparten una 
historia de opresión (Rosas Vargas, 2007). 

Así, lo étnico promueve la comprensión sobre la dialéctica entre las 
representaciones simbólicas propias de los sujetos colectivos y las inte-
racciones sociales de ellos en la Modernidad. Es decir, entre el ejercicio 
de autodeterminación de los pueblos y los procesos sociales, que, ideoló-
gicamente naturalizados, los excluyen (Stolcke, 2000). Lo anterior como 
producto de estructuras de discriminación histórica sobre lo racial, que 
obedecen no solo a la dominación económica sino también a violencias 
epistémicas que le dan vigencia a esta (Quijano, 2000).

Por ello, a pesar de que la sinergia que genera la categoría de “pue-
blos étnicos” no está reconocida en su totalidad en los presupuestos ju-
rídicos7, sí representa una apuesta sociopolítica que pretende evidenciar 
en la doctrina el contenido integral de la titularidad de los derechos que 

7	 Aunque, cabe manifestar, es una categoría que es utilizada en las Bases del Plan 
Nacional de Desarrollo 2010-2014 (pp. 372 y 653). 



19

Introducción

recaen sobre sujetos colectivos que se construyen identitariamente en 
un complejo campo social. 

Igualmente, cabe manifestar que esta odisea sociopolítica no es ex-
clusiva. En esa misma dirección, la Oficina del Alto Comisionado de 
Naciones Unidas para los Derechos Humanos en Colombia usa el término 
“pueblos étnicos”, compartiendo la preocupación de hacer prevalecer las 
voces directas de los pueblos aun por encima de las legislaciones que de 
manera formal reconocen sus derechos, pero que en la práctica no logran 
garantizarlos (onu-oac, 2013). Además, es posible encontrar diversa lite-
ratura que recoge esta categoría en el mismo sentido(cepal e iidh, 2001). 

Asimismo, lo que resulta más importante, los sujetos colectivos en sus 
distintas organizaciones político-sociales se autoidentifican con la categoría 
“pueblo étnico”. Ejemplo de ello lo constituyen los documentos compar-
tidos por la Conferencia Nacional de Organizaciones Afrocolombianas 
(cnoa)8, la Asociación de Cabildos Indígenas Emberá, Wounaan, Katío, 
Chamí y Tule del Departamento del Chocó (Orewa)9, Cococauca10 y el 
Archipelago Movement for Ethnic Native Self-Determination (amen-
sd)11; así como declaraciones conjuntas proferidas por cnoa, onic, pcn 
y Afrodes12.

8	 Véase el documento “Violaciones a los derechos humanos del pueblo étnico 
afrocolombiano”. Recuperado de: http://www.ddhhcolombia.org.co/sites/
default/files/files/pdf/Afrocolombianos%20cnoa.pdf

9	 La Orewa, en un comunicado oficial, manifestó la importancia de “garantizar 
nuestros derechos, no solo como ciudadanos, sino también como pueblo étnico 
con enfoque diferencial”. Recuperado de: http://cms.onic.org.co/wp-con-
tent/uploads/2014/09/Comunicado-II-Congreso-Regional-Embera Katio-
Sept.-12-15-2014.pdf

10	 En la Octava Declaración de la Asamblea de Cococauca se lee: “Asumimos la 
comunicación como una vía de exigibilidad de nuestros derechos como pueblo 
étnico”. Recuperado de: http://cococauca.org/2013/05/

11	 Para tal efecto, revisar el documento: The hidden colony in the Caribbean (under 
Colombia’s dominion 1822-2002). Recuperado de: http://www.amen-sd.org/
freedom/index.php?option=com_docman&task=cat_view&gid=43&Itemid=105

12	 Al respecto, revisar el Comunicado de las organizaciones indígenas y afro-
colombianas a la opinión pública por la regresividad de la jurisprudencia de 
la Corte Constitucional en la protección de derechos de los pueblos étnicos. 
Recuperado de: http://cms.onic.org.co/2013/10/organizaciones-indigenas-afroco-
lombianas-y-rom-se-pronuncian-ante-regresividad-de-jurisprudencia-de-la-cor-
te-constitucional-en-proteccion-de-derechos-de-los-grupos-etnicos/



20

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

En ese orden de ideas, el presente texto se construyó como un es-
fuerzo jurídico por el goce efectivo de los derechos de los sujetos co-
lectivos; pero también sociopolítico, pues promueve su reivindicación 
como pueblos étnicos. Por ello, guardadas las proporciones de tiempo, 
espacio y demás limitaciones, el presente trabajo propende por recoger 
las epistemologías del sur, de los pueblos étnicos, respecto de sus dere-
chos, realidades y saberes. 

Consideramos que este reconocimiento debe ser un paso imprescin-
dible para garantizar efectivamente los derechos de estos pueblos, que 
históricamente han sido víctimas de exterminio y genocidio, no solo por 
causas relacionadas con el conflicto armado, sino por distintas formas de 
violencia desde épocas de la Colonia, por las cuales han visto aplazado 
el cumplimiento de sus derechos de cara a los del resto de la sociedad. 

ASPECTOS METODOLÓGICOS

El presente trabajo argumenta la relevancia del respeto a los derechos 
fundamentales a la consulta previa y al consentimiento libre, previo 
e informado de los pueblos étnicos en el marco de las negociaciones 
adelantadas desde 2012, entre el Gobierno nacional y la guerrilla de las 
farc-ep, con el objetivo de buscar una salida política al conflicto armado 
colombiano. Pues, como pueblos étnicos, víctimas diferenciadas y direc-
tamente afectados por la agenda de negociación, deben ser partícipes de 
la construcción de las alternativas que pongan fin a este, para evitar de 
esta manera su revictimización y el resurgimiento de nuevos procesos 
de marginación, discriminación, exclusión y demás tipos de violencias.

En ese orden de ideas, en este documento se formula una dialéctica 
entre los instrumentos jurídicos nacionales e internacionales; la historia 
de exclusión, exterminio y genocidio; y las voces de los propios sujetos 
como herramienta de tránsito hacia a una sociedad en donde converjan 
esfuerzos por una paz territorial con justicia social. Así, se sostiene que 
el respeto, la protección y el goce efectivo de los derechos fundamen-
tales son posibles desde el momento en que se adoptan las decisiones 
políticas necesarias para eliminar las marginaciones sociales, políticas 
y económicas a las que han sido históricamente sometidos. 

Para desarrollar esta idea, el trabajo se divide en tres capítulos que 
recurren a distintas estrategias metodológicas: el análisis dogmático de 
los derechos a la consulta y al consentimiento libre, previo e informado, 



21

Introducción

con base en la normatividad y la jurisprudencia nacional e internacio-
nal; el análisis coyuntural, desde la revisión documental, para ilustrar 
los antecedentes y el estado actual de las negociaciones; y, finalmente, 
el análisis cualitativo de entrevistas realizadas a integrantes de pueblos 
étnicos, académicos y funcionarios del Gobierno nacional, sobre la re-
lación entre las negociaciones y los derechos de los pueblos étnicos.

Sin duda, un ejercicio comparado sería de gran utilidad para plantear 
elementos que permitan comprender el problema y formular propuestas 
en torno al goce efectivo de los derechos de los pueblos étnicos, el papel 
de la consulta previa en contextos de guerra y la participación étnica en 
el marco de salidas políticas a conflictos armados, así como el tránsito 
hacia sociedades en posconflicto. 

Sin embargo, un análisis de tal envergadura excede los propósitos 
del presente trabajo y supera la delimitación del objeto de investigación 
originalmente planteado, de ahí que tal perspectiva no fuera incluida. 
Por ello, entendiendo que las palabras aquí compartidas no finalizan 
sino que alimentan el diálogo, como recomendación, consideramos 
oportuno que en las siguientes investigaciones sobre la materia se 
promueva un análisis comparado entre Colombia y contextos simila-
res, entre los que destacamos los procesos de Nicaragua, El Salvador, 
Guatemala y Filipinas13. 

Creemos que nuestra propuesta aportará herramientas y facilitará la 
caracterización para construir las variables de comparación necesarias. 
Sin duda un ejercicio de este tipo contribuirá al análisis del caso colom-
biano y fortalecerá el estado del arte sobre la materia. Mientras tanto, 
pretendemos dar el primer paso en esta empresa colectiva. 

En el primer capítulo se sostiene que la consulta previa tiene altas 
potencialidades para garantizar los derechos de los pueblos étnicos, es-
pecialmente el de autodeterminación, en el marco de las negociaciones 
de La Habana. Para esto, desde el ámbito internacional como nacional, 
se reconstruye históricamente el contenido esencial del derecho, lo que 
nos permite comprender su origen, alcance y finalidades. Para tal efec-
to, resulta vital el análisis de su evolución jurisprudencial, en la medida 
en que es gracias a esta fuente del derecho que se ha logrado su mayor 
desarrollo dogmático. 

13	 Respecto a casos en otras latitudes como las mencionadas, véanse, por ejemplo: 
Montobbio (1999), García Durán (2010), Smith (1990), Jones (1991), Chernick 
(1998), Barbeyto (2010), Bastos (2011), entre otros.



22

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

En el segundo capítulo se argumenta que los pueblos étnicos han 
estado marginados en los acercamientos que han buscado una solución 
política al conflicto armado interno colombiano, que la exclusión ha 
sido sistemática y estructural, en razón de los derechos diferenciados 
y las condiciones de vulnerabilidad específicas. Por lo tanto, el respeto 
del derecho fundamental y la aplicación del mecanismo de la consulta 
previa deberían hacerse efectivos. En tal sentido, se resumen algunos 
antecedentes históricos en materia de paz y conflicto armado, y se reseña 
el escenario de negociación entre el Gobierno nacional y las farc-ep, 
en el periodo de 2012 a 2015. 

Posteriormente, se enfatiza en las afectaciones diferenciales de las 
que son víctimas los pueblos étnicos en el marco de la guerra, con base 
en el análisis realizado por la Corte Constitucional en seguimiento a 
la Sentencia t-025 de 2004 y la declaratoria de estado de cosas incons-
titucional frente a los derechos de las víctimas. Finalmente, se sinte-
tizan las propuestas presentadas en el marco de la mesa de diálogos, y 
se reflexiona sobre la manera en que se lograría la participación de los 
pueblos étnicos y se garantizaría la consulta previa y el consentimiento 
libre, previo e informado. 

En el tercer capítulo se presentan las conclusiones del diálogo abier-
to que se sostuvo con víctimas, expertos académicos y funcionarios del 
Gobierno competentes, sobre la relación entre consulta previa, el actual 
proceso de negociación y los mecanismos pertinentes para la refrenda-
ción de los acuerdos que en ese marco se logren. Ello con el objetivo de 
contar con fuentes que contrarrestaran empíricamente las problemáticas 
tratadas en los capítulos anteriores, y confrontar con la realidad el aná-
lisis doctrinal, legal o mediático formulado. Desde esta perspectiva, los 
entrevistados dieron cuenta de la victimización histórica de los pueblos 
en razón de su etnia, sus perspectivas sobre la Mesa de Conversaciones 
de La Habana y el papel de los pueblos en la consolidación del fin del 
conflicto armado y el tránsito hacia el posacuerdo.

Finalmente, se proponen algunas conclusiones en las que se sintetizan 
las ideas principales del documento y se proponen algunas recomenda-
ciones sobre la consulta previa y la participación de los pueblos étnicos 
en el marco de la Mesa de Negociación de La Habana.



CAPÍTULO 1

LA CONSULTA PREVIA: ENTRE 

LA PARTICIPACIÓN Y LA LIBRE 

DETERMINACIÓN

INTRODUCCIÓN

E l planteamiento central que se pretende defender en este capítulo 
es que la consulta previa tiene la potencialidad para proteger los 

derechos de los pueblos étnicos frente a las afectaciones de las que son 
susceptibles por la implementación de los acuerdos que se logren en el 
marco de la Mesa de Negociación de La Habana y, en su lugar, puede 
promover escenarios de diálogo intercultural, así como el fortalecimiento 
de la democracia colombiana. 

Para tal efecto, se formula un recorrido histórico que permitirá re-
construir el contenido esencial de la consulta previa, teniendo en cuen-
ta las diversas fuentes del derecho que le dan origen a nivel nacional e 
internacional. Lo anterior se plantea reconociendo la importancia de la 
jurisprudencia de todos los órdenes en su evolución, a pesar de que en 
la actualidad se estén profiriendo precedentes regresivos.

La reconstrucción pretendida se fundamenta en el análisis de la 
consulta y el consentimiento previos a partir de los paradigmas del 
multiculturalismo neoliberal y contrahegemónico, con el propósito de 
establecer la relación entre aquellos y los derechos de participación y 



24

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

autodeterminación, respectivamente (Rodríguez Garavito, 2012). Ello 
permitirá definir la relación sistémica entre la consulta y el consenti-
miento previos y demás derechos étnicos (Yrigoyen Fajardo, 2011), el 
carácter reparador que ambos pueden tener para los pueblos (Gómez 
Isa, 2009) y el potencial para que desde los escenarios que se desarrollan 
a partir de la consulta y el consentimiento se pueda transitar hacia el 
diálogo intercultural y la cohesión social (Zúñiga García-Falces, 2009).

Luego, a partir del análisis de instrumentos internacionales que 
son hito, como el c-169 y la dnudpi, así como de la interpretación que 
de estos ha realizado la Corte Interamericana y algunas medidas de la 
Comisión en dos casos específicos, se indican algunos estándares inter-
nacionales que permiten resolver preguntas básicas en torno a la consulta 
(quiénes, cuándo, por qué y para qué).

A renglón seguido, mediante el análisis del ámbito nacional, parti-
cularmente de la Ley 70 de 1993, la Ley 1396 de 1996, el Decreto 1320 de 
1998, la Directiva Presidencial número 10 del 7 de noviembre de 2013 y 
el Decreto 2613 del mismo año, se expone cómo la consulta se ve redu-
cida a un mero procedimiento consultivo, y la poca normatividad que 
se encuentra vigente ha sido creada a espaldas y sin la participación de 
los propios pueblos étnicos, lo que le resta importancia como verdadero 
ejercicio del derecho de participación. A pesar de ello, se rescata el desa-
rrollo normativo de la consulta como derecho fundamental y mecanismo 
de participación realizado por la Corte Constitucional y su interpretación 
de las normas internacionales por vía del bloque de constitucionalidad.

CARACTERIZACIÓN POLÍTICA DE LA 
CONSULTA Y EL CONSENTIMIENTO 
PREVIO, LIBRE E INFORMADO

Paradigmas: derechos a la participación y 
autodeterminación de los pueblos étnicos

Es necesario comprender que la consulta previa hace parte de la his-
toria política de los pueblos étnicos contra la discriminación y el racismo 
étnico, en consecuencia, por el reconocimiento jurídico de su dignidad, 
identidad cultural, autodeterminación y propiedad colectiva sobre sus 
territorios (Stavenhagen, 2009). En ese sentido, los pueblos han ayu-
dado a “forjar una teoría política que percibe la libertad e igualdad no 
solo en términos de individuos y Estados, sino también en términos de 



25

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

las diversas identidades culturales y estructuras sociales y políticas co-
existentes” (Anaya, 2009, p. 43). 

Para algunos, este fenómeno se ha denominado “política de la cul-
tura” (Álvarez et al., citado por Rodríguez Garavito, 2012), para otros, 
“Etnicidad.gov” (Rodríguez Garavito, 2012). Sin embargo, solo este 
último permite establecer la correlación entre la consulta previa y los 
derechos a la participación y a la autodeterminación, en la medida en 
que dicha asociación da cuenta de los desafíos políticos y jurídicos 
vigentes en materia de derechos étnicos. De esta manera, también es 
posible explicar cómo surge la tensión hermenéutica entre ambos de-
rechos, a partir de la prevalencia de la legalidad de los derechos a la 
libertad contractual y debido proceso, por un lado; o de la legalidad 
de los derechos a la libertad, la igualdad material y la dignidad de los 
pueblos, por el otro. 

Rodríguez Garavito (2012) define la “Etnicidad.gov” como un cam-
po jurídico minado, en donde se lleva “la proyección del sujeto jurídico 
neoliberal al plano de los derechos colectivos. Se trata del sujeto jurídico 
colectivo al que se le reconocen dos derechos (neo)liberales primordiales: 
la libertad contractual y el debido proceso” (p. 28). En ese sentido, se 
establece la presunción legal sobre la cual los pueblos étnicos deliberan 
y cooperan en pie de igualdad con los demás sujetos que pretenden ade-
lantar medidas legislativas o administrativas susceptibles de afectarles. 

Por consiguiente, los pueblos étnicos, en este campo, se ven abocados 
a asumir un ejercicio de “gobernanza”, a través del cual ejercen gobierno, 
pero condicionado a su capacidad de participar en la definición de los 
procedimientos que regirán las relaciones contractuales a las que decidan 
vincularse, omitiendo el debate en torno a las “posibilidades materiales 
de una genuina deliberación” (Rodríguez Garavito, 2012, p. 32). 

No obstante, Rodríguez Garavito (2012) no define el ejercicio de la 
consulta previa como un factor de la hegemonía de unos sujetos sobre 
otros. Por el contrario, lo caracteriza como un campo jurídico disputado 
que integra múltiples capitales simbólicos fluctuantes, hecho que impide 
la consolidación plena del dominio de un uso de la consulta sobre otro.

Esto se traduce en que el “dominio de la legalidad neoliberal, cen-
trada en la libertad contractual y el debido proceso, es constantemente 
controvertido por la legalidad fundada en la autodeterminación (y la con-
secuente redistribución de recursos y poder) que defiende el movimiento 
indígena” (p. 38). Por lo cual, en materia de consulta previa, es posible 
evidenciar la coexistencia de dos proyectos regulatorios relacionados 



26

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

con derechos étnicos, que en palabras de Rodríguez (2012) constituyen, 
respectivamente, los paradigmas de “multiculturalismo neoliberal” y 
“multiculturalismo contrahegemónico”. 

De esta manera, en el “multiculturalismo neoliberal”, la consulta 
previa apela al pragmatismo discursivo que pretende confrontar el in-
tegracionismo que significaron las políticas asimilacionistas promovidas 
desde el C107 (Rodríguez Garavito, 2012), sin que ello implique una res-
puesta integral a las demandas de los pueblos frente a la discriminación 
histórica y el racismo étnico, en razón de las estructuras del colonialismo 
y su persistencia actual (Gómez Isa, 2009). En esa medida, la consulta 
previa constituye un “punto de encuentro procedimental entre posiciones 
sustantivas opuestas” (Rodríguez Garavito, 2012, p. 43). 

Este entendimiento ha promovido la “interpretación débil” de la 
consulta previa como “mecanismo de participación” e incursión de los 
pueblos étnicos en los modelos de desarrollo económicos defendidos 
por el c-169 (artículo 7), en la medida en que no se promueve la delibe-
ración de fondo de estos o de las contradicciones entre ambos modelos 
de desarrollo (occidental-étnico), sino la inclusión de los pueblos en los 
proyectos occidentales a través de procedimientos legales que pretenden 
garantizar un grado de libertad contractual (Rodríguez Garavito, 2012). 

Este argumento se fortalece al revisar los códigos de conducta em-
presariales y las políticas de organismos multilaterales, como el Banco 
Mundial, o de organizaciones financieras internacionales, como el Banco 
Interamericano de Desarrollo, los cuales establecen los requisitos de pro-
cedimientos consultivos, restringiendo el ejercicio a identificar criterios 
operacionales, sin lograr especificar los efectos que se esperan de dichas 
consultas (Rodríguez Garavito y Morris, 2010). 

A esta interpretación, en consecuencia, le es inherente el desplaza-
miento de determinar libremente el modo desarrollo propio que desean 
los pueblos étnicos, para superponer los intereses neoliberales sobre la 
materia. En este escenario, al presumir la igualdad entre las partes, no se 
logra cuestionar las asimetrías de poder que persisten entre los pueblos 
étnicos y los interesados en la promoción de estos proyectos (Rodríguez 
Garavito, 2012), como tampoco la persistencia del colonialismo. 

El fenómeno descrito también se encuentra respaldado por el cons-
titucionalismo multicultural latinoamericano, emprendido entre 1987 y 
2001. En términos de Mauricio Aparicio Wilhelmi (2011): 

Los derechos colectivos indígenas no son reconocidos como 
auténticos derechos subjetivos sino que se articulan como concesión 



27

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

del poder político al ejercicio de cierto grado de autonomía grupal, 
basada en el respeto de determinadas manifestaciones de la propia 
cultura […] siempre sometidas a la cláusula de no contradicción 
con los derechos individuales nacional e internacionalmente reco-
nocidos. (pp. 10-11)

El argumento de Aparicio Wilhelmi (2009) establece que en los 
multiculturalismos constitucionales prevalece el monismo jurídico como 
mecanismo de protección de la dogmática sobre la separación entre el 
Estado moderno y el individuo. En ese sentido, el reconocimiento de los 
derechos colectivos en los ordenamientos constitucionales se comprende 
como una “aplicación comunitaria, una práctica social de derechos indi-
viduales” (p. 198), siendo aquellos concesiones del Estado a los pueblos 
étnicos, en aras de lograr articular la forma como los pueblos deciden 
hasta qué punto participan en la vida del Estado (p. 200). 

Por lo tanto, si bien los Estados han creado mecanismos de partici-
pación, estos han fracasado en lo que tiene que ver con los pueblos ét-
nicos, dado que los intereses de estos han sido invisibilizados por los de 
la mayoría de la sociedad. Ello, aun cuando sean constitucionalmente 
reconocidos, como en el caso colombiano (Holguín, 2012). 

Por eso, este entendimiento de la consulta resulta, de todas formas, 
restringido frente a las reivindicaciones integrales en materia política, 
social y económica que actualmente se encuentran sobre la mesa en los 
ámbitos nacional e internacional, en tanto los cuestionamientos giran 
en torno a los órdenes y pactos constitucionales, por encima de simples 
fugas de los sistemas jurídicos. 

En consecuencia, una primera revisión de la consulta previa, como 
mecanismo de ejercicio del derecho de participación, dentro del modelo 
del “multiculturalismo hegemónico”, obedece a un ejercicio de gober-
nanza mediante el cual es dominante la protección del debido proceso 
y la libertad contractual de los pueblos, respecto a la protección de los 
derechos a la igual dignidad de estos y sus culturas, con las implicacio-
nes que, como se ha expuesto, impiden la superación de las estructuras 
de discriminación, racismo y colonialismo. 

Por su parte, el “multiculturalismo contrahegemónico” hace refe-
rencia a la legalidad de los derechos étnicos lograda gracias a la sinergia 
entre estos y la consulta previa, interpretación promovida por los pueblos 
étnicos en su calidad de sujetos y forjadores de derecho. Así, el objetivo 
de este proyecto regulatorio es evaluar los procedimientos establecidos 



28

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

en la consulta previa en términos de resultado, es decir, “del grado en 
que permitan que los pueblos indígenas libremente acepten o rechacen 
[la afectación que sobreviene], en ejercicio de su derecho de autodetermi-
nación” (Rodríguez Garavito, 2012, p. 47), de manera que protejan estos 
intereses bajo el estándar del consentimiento previo, libre e informado. 

Desde esta perspectiva, la relación inescindible que se logra entre la 
consulta previa y el derecho de autodeterminación, cerrada con candado 
por el consentimiento, constituye una herramienta para atacar la historia 
ligada a las condiciones de dominación, exclusión y desigualdad inherente 
al colonialismo y, en su lugar, permite a los pueblos “asegurar el control 
de las propias instituciones sociales, políticas y culturales, territorios y 
recursos y un esquema de relaciones con la estructura estatal, basado en 
el consentimiento y la participación” (Aparicio Wilhelmi, 2011, p. 18). 

Por ello, a diferencia del c-169, la dnudpi se erige como un nuevo 
paradigma en donde el derecho de autodeterminación constituye su eje 
central, incluso para la definición como pueblos de los sujetos colectivos 
(artículo 3). En ese sentido, James Anaya (2005) define a la autodeter-
minación como

[Un] conjunto de normas de derechos humanos que se predican 
genéricamente de los pueblos, incluidos los pueblos indígenas, y 
que se basan en la idea de que todos los sectores de la humanidad 
tienen el mismo derecho a controlar su propio destino. La auto-
determinación da lugar a formas de reparación que rompen con 
los legados del imperialismo, la discriminación, la supresión de la 
participación democrática y la subyugación cultural. (p. 158)

Es importante resaltar que la autodeterminación no es un derecho 
predicable exclusivamente de los pueblos étnicos, sino de todos los pue-
blos del mundo. Su fuerte dimensión política ha sido la base de los pro-
cesos de descolonización, a través de los cuales se “ha visto nacer más 
de sesenta nuevos Estados en la segunda mitad del siglo xx” (Cristescu, 
1981, pp. 9-10; Özden y Golay, 2012, p. 2). 

Así, en el análisis de la autodeterminación de todos los pueblos se 
plantea que este derecho integra: la libre elección de la condición po-
lítica y del desarrollo económico, social y cultural; la soberanía de los 
pueblos sobre sus recursos naturales; la igualdad de los derechos de los 
pueblos; la no discriminación; la igualdad soberana de los Estados; el 
arreglo pacífico de las controversias; la buena fe en el cumplimiento de 



29

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

las obligaciones y en las relaciones internacionales; la abstención del re-
curso a la fuerza; así como la cooperación internacional y el respeto por 
parte de los Estados de sus compromisos internacionales, en particular, 
en materia de derechos humanos (Özden y Golay 2012, p. 11).

Sin embargo, respecto a los derechos étnicos, el reconocimiento 
como pueblos a los sujetos colectivos, mediante el derecho de autode-
terminación contemplado en la dnudpi, tiene características especia-
les que conjugan diferencias entre los procesos de descolonización de 
la segunda mitad del siglo xx y el reconocimiento de la persistencia de 
estructuras coloniales en los Estados contemporáneos. 

Por un lado, la diferencia entre ambos reconocimientos remite a 
superar las restricciones que inicialmente se establecieron a partir de la 
doctrina de blue water, para, en su lugar, proteger el derecho de igual-
dad y el principio de no discriminación de los pueblos étnicos y, por esa 
vía, “[fomentar] relaciones armoniosas entre los Estados y los pueblos 
[…] basados en los principios de la justicia, la democracia, el respeto de 
los derechos humanos […] y la buena fe” (Preámbulo dnudpi). Por otro 
lado, para los pueblos étnicos, el reconocimiento contempla la posibili-
dad de “reivindicar que las condiciones de dominación, y consiguiente 
exclusión y desigualdad, de unos colectivos sobre otros sigue hoy vigente 
al interior de los Estados” (Aparicio Wilhelmi, 2011, p. 18).

No obstante, respecto a los pueblos étnicos, la autodeterminación 
reconocida en la dnudpi tiene la particularidad de ser de carácter in-
terno, es decir, “su reconocimiento no tiene carácter secesionista ni 
independentista, pero faculta a los pueblos para que, con sus propias 
estructuras políticas y sociales, participen plenamente en la construc-
ción y funcionamiento de todas las instituciones del Estado” (Carrillo 
González, 2013, p. 54). De este modo, la autodeterminación fundamenta 
el derecho de los pueblos étnicos a definir sus destinos de acuerdo con 
sus propias concepciones, tomar las decisiones en los asuntos que les 
competen, ejercer la soberanía que en el pasado les fue negada y, en esa 
medida, transformar, desde un sentido de reparación, la relación con la 
nación (Lopera y Dover, 2013, p. 80). 

Precisamente, para Cornell (2006), la autodeterminación represen-
ta la posibilidad de materializar otros derechos y desarrollar las “bases 
esenciales para mejorar las condiciones socioeconómicas de estos pue-
blos” (p. 294). Una visión como esta, plasmada en la dnudpi, implica 
por sí misma una interpretación amplia del derecho a la participación e, 



30

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

incluso, como sostiene Foster (2001), como política en términos demo-
cráticos, forjada hacia el reconocimiento de un gobierno representativo1. 

A la par, esta noción de la autodeterminación también “[c]onstituye 
una respuesta política a los modelos de desarrollo del sistema mundo 
vigente y fundamenta luchas sociales a favor de los derechos colectivos 
de los pueblos indígenas a pesar de las políticas económicas trans y na-
cionales” (Carrillo González, 2013, p. 55). Así, la autodeterminación no 
se agota con la simple participación procedimental, sino que la trascien-
de al plano democrático. 

En esa medida, la autodeterminación es “interdependiente a los 
derechos de autonomía/participación/consulta, en cuanto fundamenta 
que los pueblos puedan fijar voluntariamente sus destinos, gobernarse 
a través de sus propias instituciones, participar democráticamente en 
la construcción del Estado y decidir sobre las medidas que los afecten” 
(Carrillo González, 2013, p. 55). 

Por ello, el derecho a la participación no puede comprenderse como 
circunscrito simplemente al ámbito político, sino que involucra la parti-
cipación en la vida económica, social y cultural del Estado y, simultánea-
mente, al mantenimiento de las instituciones sociales propias. De ahí la 
importancia de incorporar el consentimiento previo, libre e informado 
como estándar para garantizar el éxito de la autodeterminación de los 
pueblos en este sentido (Rodríguez Garavito, 2012). 

Así las cosas, la apuesta de este proyecto regulatorio incorpora una 
“interpretación fuerte”2 de los derechos étnicos, en la medida en que 
promueven la sinergia entre los derechos a la participación y a la autode-
terminación en la protección de la igualdad y la dignidad de los pueblos 
étnicos. En esos términos, es posible encontrar una relación sistémica 
entre la autodeterminación y el derecho a la participación. No se trata 

1	 Es interesante el análisis que Álvarez (2008) plantea sobre la autodeterminación 
y la declaración de los pueblos indígenas desde la perspectiva multicultural de 
Will Kymlicka. Sobre el mismo tema, véase: Orias Arredondo (2008). Sobre 
la participación política de los pueblos afrodescendientes, véase: iidh (2007). 
Una compilación de estudios sobre la participación política en América Latina 
se encuentra en: Cárdenas, et al. (2011).

2	 Rodríguez Garavito (2012) plantea como fundamento de esta interpretación 
los reconocimientos que en este sentido plantean el c-169, la dnudpi, la juris-
prudencia de la coidh y de la Corte Constitucional colombiana, los sistemas 
legales indígenas y los contenidos dogmáticos de las constituciones de Bolivia 
y Ecuador (p. 51).



31

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

de un orden jerárquico o de una relación género-especie, sino de una 
alianza cuyo funcionamiento depende de la integración de cada uno de 
sus elementos y la dependencia recíproca entre ellos. En este sentido, 
se debe entender que el ejercicio de participación trasciende el estable-
cimiento de procedimientos en términos adjetivos y, en su lugar, pro-
mueve un goce efectivo de aquel en términos sustantivos (Rodríguez 
Garavito, 2012). 

Sin embargo, teniendo en cuenta el “campo minado” en el cual se 
desarrolla la consulta previa, esta interpretación hace parte del capital 
simbólico que ha logrado consolidar el movimiento indígena a nivel na-
cional e internacional que, a su vez, se debate con las interpretaciones 
del multiculturalismo neoliberal que anteriormente abordamos. De ahí 
que no sea posible predicar un proyecto regulatorio intercultural, dado 
que las interpretaciones fuertes que de este se desprenden están en cons-
tante debate y, en ocasiones, son irradiadas por las interpretaciones dé-
biles del neoliberalismo. Por ello, que los derechos sean aplicados en un 
sentido hegemónico o contrahegemónico “depende, en parte, del éxito 
que tengan las interpretaciones disímiles que compiten en una disputa 
específica” (Rodríguez Garavito, 2012, p. 53). 

En ese sentido, el “multiculturalismo contrahegemónico” dependerá 
de la aplicación del estándar del consentimiento, en la medida en que 
este protege la autodeterminación de los pueblos, como principio orien-
tador para garantizar la igualdad y la dignidad de los pueblos. Por ello, 
es viable establecer que existe una sinergia entre el principio de autode-
terminación y el derecho a la participación, por un lado, y la consulta y 
el consentimiento libre, previo e informado, por el otro. Interpretación 
que posiblemente permitirá garantizar tanto la legalidad de los derechos 
a la libertad contractual y debido proceso como la legalidad de los dere-
chos a la libertad, la igualdad material y la dignidad de los pueblos, en 
un plano de reconocimiento de la vigencia de las estructuras coloniales 
y, en consecuencia, del desequilibrio en las relaciones de poder en las 
sociedades contemporáneas.

La relación sistémica entre la consulta, el 
consentimiento y demás derechos étnicos

Lo expuesto anteriormente nos permite comprender por qué la auto-
determinación es la columna vertebral de los demás derechos étnicos y, a 
la vez, un proyecto político del movimiento indígena. En otras palabras, 



32

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

Es un principio marco que sirve de base para garantizar el 
goce efectivo de los demás derechos humanos [y], por tanto, es 
interdependiente de otras normas internacionales, especialmente 
de aquellas que reconocen los derechos territoriales de los pueblos 
y fracturan el legado colonial. (Carrillo González, 2013, p. 55)

Además, recogiendo la sinergia entre la participación y la autode-
terminación, también es necesario percibir que el goce efectivo de am-
bos resulta del ejercicio de la consulta y la garantía del consentimiento. 
Así, estos últimos, como puerta de protección de los demás derechos 
étnicos, también

[…] tienen como objeto el asegurar que los pueblos […] hagan 
parte en los procesos en los que los Estados toman decisiones que 
los puedan afectar, […] [en la medida en que] el Estado valora y 
asegura que tales pueblos mantengan o recuperen el control de su 
vida y destino. (Yrigoyen Fajardo, 2011, p. 129)

En este escenario, la consulta previa surge con motivo del recono-
cimiento a nivel internacional del derecho a la participación, y el con-
sentimiento como garantía del principio de libre determinación de los 
pueblos étnicos. De ahí que la consulta, en su interdependencia con el 
consentimiento, no puede considerarse de manera aislada, sino que su 
existencia cobra importancia por la interrelación que guarda con los 
demás derechos en cabeza de los pueblos (Anaya, 2005). 

Al respecto, el Relator Especial de la onu (citado por cidh, 2010) ha 
explicado que la consulta previa está intrínsecamente relacionada con un 
gran número de derechos humanos, entre ellos, a la integridad cultural, 
a la igualdad y a la propiedad. Es más, la consulta, bajo este entendi-
do, “se deriva del derecho primordial de los pueblos indígenas a la libre 
determinación y de los principios conexos de democracia y soberanía 
popular” (p. 110), objetivo que busca superar las condiciones de discri-
minación a las que estos pueblos han estado sometidos históricamente.

Como consecuencia, emergen dos interpretaciones frente al carácter 
de la consulta previa: como mecanismo de otro derecho fundamental o 
como derecho en sí (Borrero García, 2014, p. 302). Igualmente, es posible 
extraer una tercera posición, que de manera ecléctica, intenta incorporar 
ambas visiones o, al menos, que no considera necesario establecer una 
diferencia tajante frente al carácter de aquella. 



33

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

En primer lugar, como fue abordado anteriormente, la concepción 
de la consulta como mecanismo del derecho de participación, presume 
que aquella está diseñada con la pretensión de permitir que los pueblos 
étnicos adopten directamente las decisiones en los asuntos que les afec-
tan y “decidir sobre las opciones existentes” (Rodríguez, 2014, p. 47) en 
materia de desarrollo. Con este propósito, su contenido integra princi-
pios y garantías procesales mínimos que permitirán la participación en 
un sentido particular y concreto, sin que ello implique que la autoridad 
esté obligada a asumir las decisiones finales que se logren a través del 
procedimiento (Rodríguez, 2014, p. 47). 

Así, esta interpretación se fundamenta en una noción formal de 
la consulta, que permitiría su regulación flexible, siempre y cuando se 
obedezcan los estándares establecidos sobre la materia, lo que permite 
atender a las especificidades culturales de cada caso. 

Sin embargo, cabe manifestar que existen dos problemas frente a 
esta interpretación formal: por un lado, la restricción de la consulta a 
un asunto procedimental dirigido a definir la forma en que los pueblos 
étnicos participan, se suscriben a decisiones específicas que les concier-
nen y deciden qué modelo de desarrollo es menos nocivo para sus vidas. 
Por otro lado, el cuestionamiento de si la consulta, como mecanismo, 
tiene el potencial para superar las estructuras coloniales que persisten 
en el sistema mundo. 

En ambos casos es necesario establecer si la consulta, como meca-
nismo, constituye o no una garantía para la libre determinación de los 
pueblos indígenas, y si esta interpretación encubre o no presunciones de 
igualdad que pueden ser materialmente controvertidas. Interrogantes 
que, como fue abordado anteriormente, podrían recibir respuestas pe-
simistas. Debates que resultan de vital importancia y consideración al 
momento de promover un ejercicio hermenéutico de ponderación entre 
la consulta y el interés general de una nación.

En estas condiciones, si la consulta es un mecanismo que garantiza 
la participación, entonces el consentimiento desaparece del mapa, en la 
medida en que el énfasis es formal y no sustancial. Es decir, si la preo-
cupación de la consulta está centrada en la pertinencia de sus procedi-
mientos y la posibilidad de los pueblos de participar frente a medidas 
concretas que los afecten, entonces se desplaza la preocupación por ga-
rantizar la autodeterminación y demás derechos étnicos. En ese orden 
de ideas, la obtención del consentimiento solo está atada a la severidad 



34

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

de las medidas que se pretendan adelantar con los pueblos involucrados 
(Rodríguez, 2014, p. 28).

Por esta vía, pero ligado a interpretaciones fuertes del multicultura-
lismo, también encontramos posiciones que aseveran que la consulta y 
el consentimiento, en su carácter procedimental, constituyen fórmulas 
sintéticas de garantía del derecho a la autodeterminación y, en conse-
cuencia, de los demás derechos étnicos (Clavero, s. f.). De esta manera, 
la consulta y el consentimiento cumplen una suerte de requisito de le-
gitimidad de las acciones del Estado. 

Además, como derecho en sí, se obedece a la razón de que la con-
sulta es una expresión del principio de autodeterminación, relacionada 
con las aspiraciones y reivindicaciones de los pueblos para gozar efec-
tivamente de los demás derechos de los que son titulares y, a su vez, 
asegurar expectativas de igualdad y dignidad frente a modelos discri-
minatorios y excluyentes. 

En este caso, podemos establecer que la consulta previa integra una 
serie de garantías procedimentales que deben ser aplicadas de manera 
compatible con los derechos de los pueblos étnicos. Conviene subrayar, 
entonces, que esta definición constituye una interpretación sustantiva 
de la consulta. 

Este entendimiento permite afirmar que la consulta se encuentra en 
el mismo plano dogmático que la participación, es decir, como derechos 
que garantizan sustantivamente la libre determinación de los pueblos, a 
través de mecanismos que involucran estándares mínimos para su goce 
efectivo (Yrigoyen Fajardo, 2011).

De esta forma, como derecho, junto al de participación, la consulta 
fundamenta los principios de autodeterminación, no discriminación e 
integridad cultural. En este sentido, cabe concluir que tanto la consulta 
como la participación, y la relación intrínseca que ambas sostienen, sir-
ven en función del régimen normativo que se ha desarrollado en torno 
al autogobierno, como ejercicio necesario para que los pueblos étnicos 
alcancen una medida significativa de autodeterminación (Anaya, 2005). 

No obstante, el carácter rígido, que en este sentido la consulta ad-
quiere como derecho, puede jugar un papel en contra de los pueblos, al 
impedir su construcción de manera diferencial, caso por caso. Aspecto 
que no resulta del todo reverso, si se tiene en cuenta que alberga mayores 
garantías y logra, en cierta medida, contrastar las inequidades propias de 
la vigencia de las estructuras coloniales; así como proteger la integridad 
étnica y cultural de los pueblos. 



35

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

Si esto es así, y el consentimiento se asume como una herramienta 
para lograr dicho objetivo, entonces, aquel es un estándar (Rodríguez 
Garavito, 2012) que dará cuenta del principio inderogable de buscar que 
los pueblos tengan máximo control posible de sus instituciones, formas 
de vida y desarrollo. En el fondo

Este principio orienta los dos conjuntos de derechos que son de 
obligatorio cumplimiento sustantivo en los procesos de participación, 
consulta y consentimiento. Un conjunto de derechos constituye el 
horizonte u objetivo maximizable. Y, el otro, está constituido por 
los derechos mínimos intangibles. (Yrigoyen, 2011, p. 132)

Por su parte, en este debate, como tercera posición, la Corte 
Constitucional colombiana tampoco ha logrado establecer una defini-
ción unívoca sobre el carácter de la consulta; por el contrario, su dog-
mática constituye una ambivalencia hermenéutica, reflejo de su inter-
pretación general sobre los derechos étnicos (Borrero García, 2014, p. 
302). Al respecto,

la participación de las comunidades indígenas en las decisio-
nes que pueden afectarlas en relación con la explotación de los 
recursos naturales ofrece como particularidad el hecho de que 
la referida participación, a través del mecanismo de la consulta, 
adquiere la connotación de derecho fundamental, pues se erige 
en un instrumento que es básico para preservar la integridad ét-
nica, social, económica y cultural de las comunidades de indíge-
nas y para asegurar, por ende, su subsistencia como grupo social. 
(CoCons su-039 de 1997)

En ese sentido, la jurisprudencia constitucional alude a la consulta 
como mecanismo y, paralelamente, como derecho. A su vez, se refiere 
al consentimiento como un requisito en casos excepcionales cuando se 
trata de medidas de carácter administrativo que afectan directamente a 
los pueblos involucrados (Rodríguez, 2014). 

Ambigüedad que el alto tribunal no detenta de manera aislada; por el 
contrario, la discusión sobre el carácter de la consulta como mecanismo 
o derecho no ha sido superada por la doctrina nacional e internacional 
(tal vez ni siquiera se ha propuesto de manera concreta). 

De esta manera, autores como Rodríguez (2014), Jimeno (2012), 
Rodríguez van der Hammen (2013), entre otros, de manera indistin-
ta, hacen referencia a ambas calificaciones cuando intentan abordar el 



36

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

contenido esencial de la consulta; siendo el consenso general, la relación 
sistémica que esta sostiene con los demás derechos étnicos y la necesidad 
de avanzar hacia garantías de goce efectivo del consentimiento, el cual, 
incluso, bajo esta interpretación, también es elevado a derecho (Hill, 
Lillywhite y Simon, 2010), en la medida en que —en el paradigma del 
multiculturalismo contrahegemónico— “constituye un requisito adicio-
nal al ejercicio de otros derechos” (Yrigoyen Fajardo, 2011). 

Como se advierte, no hay homogeneidad de la literatura frente a los 
términos que establecen el carácter de la consulta y el consentimiento. 
Sin embargo, se rescata que en cualquiera de las posiciones señaladas la 
importancia de la consulta y el consentimiento redunda en la capacidad de 
ambos de constituirse en garantía de los demás derechos. Interpretación 
que, bajo los principios del ius cogens, es de mayor trascendencia para los 
efectos del presente trabajo. 

Modalidad de garantía de reparación de la consulta 
y el consentimiento previo, libre e informado

Felipe Gómez Isa (2009), de manera interesante, propone que las 
sociedades democráticas deben transitar hacia un tipo de justicia repa-
radora y transformadora que logre cerrar la brecha existente entre indí-
genas y no indígenas. Esto, con el propósito de reparar a los primeros 
por los abusos del colonialismo, la esclavitud y la expropiación de terri-
torios, cuyos efectos continúan determinando las actuales desigualdades 
y discriminaciones. Su propuesta consiste en buscar una reconciliación 
desde la perspectiva de las víctimas, en donde estas ocupen el lugar que 
les corresponde en la sociedad.

Desde esta perspectiva, a pesar de que el c-169 incorpore solo re-
flexiones en torno a reparaciones frente a las injusticias del presente, la 
Conferencia Mundial contra el Racismo, la Discriminación Racial, la 
Xenofobia y las Formas Conexas a la Intolerancia (2001), de la Declaración 
y Programa de Acción de Durbán, viaja al pasado para reconocer en la 
actualidad la persistencia de los efectos de las estructuras del colonia-
lismo y, por ende, hace un llamado a los Estados “a fin de que adopten 
medidas adecuadas y eficaces para hacer cesar e invertir las consecuen-
cias duraderas” (núm. 102) del racismo y de las injusticias históricas. Así, 
este instrumento establece la necesidad de “la asunción de los abusos del 
pasado contra los pueblos y la obligación progresiva de reparación por 
parte de los Estados” (Gómez Isa, 2009, p. 178). 



37

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

Es por ello que Gómez Isa (2009) reconoce en la dnudpi el com-
promiso de los Estados con el pasado y la reparación de los pueblos, 
reconocidos como víctimas de injusticias históricas. Así, entre otros, 
este instrumento 

[…] establece un nexo causal entre la colonización y la enaje-
nación de tierras, territorios, y recursos que sufrieron los pueblos 
indígenas en el pasado y la incapacidad para ejercer de manera 
efectiva su derecho al desarrollo, algo que sigue dejando sentir sus 
consecuencias en el momento presente. (Gómez Isa, 2009, p. 178)

Es más, en este orden de ideas, la exigencia de la dnudpi del con-
sentimiento libre e informado frente a la utilización o la explotación de 
bienes naturales de territorios étnicos, en el sentir de Gómez Isa (2009), 
constituye una modalidad de reparación para los pueblos. Téngase en 
cuenta que este instrumento no hace sino reparar las injusticias histó-
ricas, en el marco del principio de no discriminación y del derecho a la 
igualdad (Zúñiga García-Falces, 2009). 

Estas interpretaciones no son ajenas a Anaya (2005), para quien la 
autodeterminación tiene la particularidad de congregar prescripciones 
reparativas de cara a revertir la discriminación y la vulneración histó-
rica de la que han sido víctimas los pueblos (p. 150), característica que 
puede asociarse para generar un modelo de organización democrática 
mediante el cual los pueblos puedan decidir sus rumbos de forma per-
manente y efectiva.

En ese sentido, respecto a la autodeterminación, Anaya (2009) iden-
tifica un “aspecto constitutivo” (p. 152), relacionado con el hecho de que 
aquella establece estándares para definir el diseño institucional demo-
crático que reflejará sustancialmente el resultado de procesos de parti-
cipación y consenso guiados por la voluntad de los pueblos gobernados, 
en contra de “la opresión contemporánea que suponía una negación de 
la autodeterminación continuada” (p. 156). 

En ese estado de cosas, la participación y la autodeterminación ad-
quieren un carácter reparador en virtud de la situación histórica señalada 
frente al colonialismo (Carrillo González, 2013). Así, dada la relación 
inescindible que hemos trazado entre la participación y la autodetermi-
nación, por un lado, y la consulta y el consentimiento, por el otro, resulta 
lógico inferir que estos últimos, como cualidad, representan modalidades 
de reparación que permitirían la instalación de regímenes democráticos 
en sociedades con legados coloniales vigentes.



38

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

En breve, la autodeterminación es el cimiento jurídico y político de 
los reclamos de los pueblos étnicos, tanto por la decolonización como 
por la reparación histórica. Se trata de un derecho que mantiene una 
relación de integralidad con la participación y la consulta previa. A su 
vez, la participación de los pueblos étnicos reviste un carácter diferen-
ciado que puede concretarse en diversos mecanismos y que no puede 
reducirse al ámbito de la participación política exclusivamente, aunque 
a partir de esta se puedan cimentar las bases de la erradicación de la 
pobreza y la exclusión. 

De esta forma, la consulta previa reúne un doble estamento: como 
derecho fundamental y como mecanismo para la toma de decisiones. 
Lo anterior no riñe sino que refuerza su carácter reparador. 

Los escenarios desarrollados a partir de la consulta y el 
consentimiento previos como agentes de tránsito hacia la 
consolidación de democracia, paz y cohesión social

Nieves Zúñiga (2009) pone de presente que el diálogo y la interacción 
logrados para la proclamación de la dnudpi constituyen un reto frente 
al diálogo intercultural que se debe promover a nivel nacional y local, 
con el objetivo de “lograr la interacción, tanto a nivel político como so-
cial, de los distintos ámbitos de la sociedad para la construcción social” 
(p. 109). Este razonamiento le permite inferir que, tanto la forma de 
construir el instrumento como su contenido introducen las bases para 
que un proyecto común social pueda tener lugar (p. 124). Para lo cual 
explora tres elementos que resultan transversales al entendimiento de la 
dnudpi: consolidación democrática, paz y cohesión social. 

A partir del entendimiento de las democracias contemporáneas 
como la conjunción de elementos de participación y representación, 
los cuales tienen lugar gracias a la presencia del reconocimiento de la 
pluralidad de identidades dentro de una sociedad, Zúñiga (2009) es-
tablece que la dnudpi avanzó hacia el reconocimiento de identidades 
en términos equitativos hacia lo étnico y nuevas escalas para definir los 
valores de vida; y, en consecuencia, el instrumento estableció consensos 
mínimos sobre las nuevas dimensiones de legitimidad que los Estados 
modernos deben incorporar. 

Como consecuencia de lo anterior, la dnudpi cuestiona la hege-
monía liberal de las democracias —y las ficciones que encubren el ca-
rácter excluyente del proyecto— y, en su lugar, introduce al pluralismo 



39

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

identitario como un “elemento constitutivo de la naturaleza democrática” 
contemporánea (Zúñiga, 2009, 125). 

Ello implica revisar las diversas formas de participación fijadas por 
las democracias liberales. Por ejemplo, el modelo clásico de ciudadanía 
se basa en un reclamo identitario arraigado en la idea de nacionalidad 
(Purvis y Hunt, 1999, pp. 457-482). De esta forma, la participación se 
fundamenta en la pertenencia a un Estado territorialmente definido y 
bajo la idea de igualdad formal ante la ley (Ariza, 2013, p. 10). Este re-
clamo, en este tipo de democracias, se hace tangible en la creación de 
mecanismos que permiten a los ciudadanos incidir en el Estado, siendo 
el voto el mecanismo preferente en regímenes de representación, por en-
cima de otras formas establecidas en democracias participativas, como 
en la colombiana. 

Es por ello que surgen interrogantes sobre cómo se deben definir 
nuevas estrategias para conculcar la participación de ciudadanías étni-
camente diferencias en democracias que, sustentadas en los reconoci-
mientos de la dnudpi, deben repensar su legitimidad. 

Para tal efecto, se erigen dos principios: la igualdad en la diversidad 
y la representación desde ciudadanías multiculturales (Zúñiga, 2009, p. 
121). La primera objeta los fundamentos éticos sobre los cuales se defi-
nía la validez o no de una identidad, para dar lugar al principio sobre el 
cual “la exigencia de reconocimiento no exige juicio de valor igualita-
rio, sino la disposición, ante la idea de que toda cultura pueda tener un 
valor” (Zúñiga, 2009, 121). 

Ligado a lo anterior, y en segundo lugar, ante la inminencia de la 
representación étnica en los regímenes democráticos contemporáneos, la 
dnudpi plantea la necesidad de formular instituciones específicas para 
lograr la participación efectiva de los pueblos étnicos, así como para res-
petar su autodeterminación. En este sentido, Zúñiga (2009) reconoce 
que, cuando su ejercicio está relacionado con la autodeterminación, la 
consulta previa permite la constitución de las ciudadanías multicultura-
les necesarias para la consolidación democrática de los Estados (p. 122).

Ahora bien, la participación, en casos como el colombiano donde 
existe un contexto multiétnico y pluricultural, al acoger un modelo de 
ciudadanía multicultural, también admite el reconocimiento de derechos 
diferenciados (Kymlicka, 1996); los cuales, a su vez, llevan a la creación 
de regímenes jurídicos democráticos (Ariza, 2013, p. 10). 

Por su parte, en cuanto a los caminos de paz que traza la dnudpi, 
Zúñiga (2009) identifica una ruta directa y otra indirecta, ambas relacionadas 



40

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

con la consulta previa. La primera hace alusión a la protección reforzada 
con la que el instrumento jurídico blinda a los territorios indígenas en 
contextos de violencia. De esta manera, se da cuenta de la importancia 
de la desmilitarización de los territorios étnicos como expresión de paz, 
progreso, desarrollo de las naciones y compromiso con los pueblos. Lo 
anterior, bajo la consigna de que “las tierras y los territorios […] podrían 
convertirse en lugares protectores y promotores de los valores asociados 
a la paz o al menos protegidos de la imposición de una guerra” (p. 122).

De ello se colige que la intervención militar de los territorios étnicos 
solo procedería en circunstancias ineludibles de fuerza mayor: frente a 
una amenaza apremiante contra el orden público, o por interés del pue-
blo en particular. En ambos casos, la consulta eficaz representa el medio 
más adecuado para lograr un diálogo que respete las bases de la demo-
cracia que se pretende perseguir desde la dnudpi (Zúñiga, 2009, 122). 

En esa vía, de manera indirecta, el instrumento internacional tam-
bién establece que para alcanzar la paz es necesario asegurar la parti-
cipación de los pueblos en pro de la negociación sobre los distintos as-
pectos políticos que convergen en la sociedad. Por lo cual, nuevamente 
Zúñiga (2009) destaca a la consulta previa como elemento esencial en 
la construcción de democracias en paz (p. 123). 

Por último, como bases para la cohesión social, Zúñiga (2009) mide 
el grado de consenso que pueden alcanzar los sujetos políticos que in-
tegren la sociedad. Desde esta perspectiva, los elementos alcanzados 
mediante la consolidación democrática y las vías hacía la paz, en donde 
los elementos de reconocimiento étnico, la representación y la parti-
cipación juegan un papel inescindible a los propósitos establecidos, se 
hacen indispensables en el modelo Estatal que se pretende alcanzar a 
través de la dnudpi. 

Así, subyace la pregunta sobre el tipo de diálogo que se debe imple-
mentar en la esfera pública, con ocasión de fijar las reglas que regirán la 
sociedad. En ese escenario, la consulta previa debe plantear estrategias 
eficaces que promuevan diálogos interculturales, fijados en la obtención 
de acuerdos conjuntos de cooperación entre Estados y las instituciones 
de representación étnica (Zúñiga, 2009, p. 124). 

En ese sentido, Zúñiga (2009) plantea que “la decisión común, surgida 
de la deliberación, implica un intercambio, un contacto, un reconocimien-
to entre unos y otros, y por tanto exige un mínimo de cohesión” (p. 126).

Entonces, la pregunta que emerge es si la consulta previa tiene 
el alcance para lograr escenarios deliberativos de cohesión y diálogo 



41

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

intercultural que se pretenden; o si, por el contrario, el efecto de parti-
cipación que alberga es restringido frente a los alcances que se esperan 
dentro de la relegitimación democrática que la dnudpi estandariza. 

Para dar respuesta al anterior interrogante es preciso definir el tipo 
de multiculturalismo (neoliberal o contrahegemónico) que rige a cada 
sociedad, de tal manera que se puedan identificar sus efectos en los es-
cenarios de participación y procurar los giros necesarios para lograr las 
deliberaciones interculturales. Así, un multiculturalismo en donde la 
balanza se incline hacia las interpretaciones débiles puede tener efectos 
adversos a la participación; mientras que uno de interpretación fuerte, 
en donde primen las garantías para la autodeterminación, puede dar 
tránsito hacia las democracias regidas por la interculturalidad. 

Por ello, es importante señalar que:
el paso hacia la interculturalidad estaría en los efectos vincu-

lantes de la consulta, en tanto deja de considerar a las comunidades 
o pueblos como minorías y las asume como culturalmente diversas, 
pero equiparables como grupo de mayorías representadas en las ac-
ciones administrativas o legislativas. (Borrero García, 2014, p. 353)

La respuesta queda abierta al debate, sin duda, por ahora, se pue-
de afirmar que la consulta puede tener la capacidad de abrir transito-
riamente los escenarios adecuados para establecer las instituciones de 
participación democrática en el desafío intercultural que se presenta 
(Carrillo González, 2013, p. 211). En otras palabras, la consulta puede 
ser un medio a través del cual se replanteen las instituciones y se fijen 
los instrumentos de participación que forjen deliberaciones cuyos con-
sensos sean de carácter vinculante, siempre y cuando la consulta esté 
acompañada de un estándar vinculante de consentimiento. 

CONTENIDO SUSTANCIAL DE LA 
CONSULTA Y EL CONSENTIMIENTO 
PREVIOS, LIBRES E INFORMADOS 

Procesos históricos que fundamentan el 
contenido sustancial de la consulta previa

El derecho a la consulta previa, al igual que la mayoría de los derechos 
de los pueblos étnicos, tiene génesis en la esfera internacional, en cuanto 
su historia está vinculada a la consolidación y la concreción conceptual 



42

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

del régimen contemporáneo de derechos humanos y al reconocimiento 
de la diversidad cultural en un marco de dignidad, respeto y equidad 
(Lopera y Dover, 2013; Mena e Hinestroza, 2014). 

Lo anterior se plantea en respuesta a la doctrina y al modelo inte-
gracionista formulado desde el C107 de la oit, a partir del cual se bus-
caba el disciplinamiento del trabajo indígena y la desaparición cultural 
por medio de la asimilación (Rodríguez-Piñero, 2005, pp. 83,105). Los 
derechos étnicos, entonces, narran la historia de lucha de los pueblos 
por el reconocimiento de la diversidad cultural en las naciones, historia 
que ha sido documentada y reconocida con mayor profundidad en los 
instrumentos internacionales.

Es necesario destacar, entonces, que el desarrollo dogmático de los 
derechos étnicos obedece, principalmente, al papel protagónico desple-
gado por el movimiento indígena internacional luego de la década de 
los setenta, cuyo discurso se centró en la necesidad de establecer medi-
das efectivas de protección de los derechos del sistema internacional de 
derechos humanos en términos étnicos, que se apartaran del modelo 
tutelar del que fueron víctimas por la misma normatividad internacio-
nal que buscaba su integración (Yrigoyen Fajardo, 2011). Este proceso 
indígena tuvo como epicentro la apropiación de los discursos coloniales 
e indigenistas (en el sentido del integracionismo), para transformarlos 
en prácticas de resistencia y discursos de liberación (Rodríguez-Piñero, 
2005, pp. 83, 105). 

De esta manera, los derechos étnicos constituyen un hito en el dis-
curso internacional de los derechos humanos, por cuanto su construc-
ción es producto material de, primero, la participación influyente del 
movimiento indígena en la formulación del c-169 de la oit (Rodríguez-
Piñero, 2005, p. 97); y, segundo, el diálogo sostenido para la redacción 
y aprobación de la dnudpi. Por ello, es posible afirmar que el recono-
cimiento de derechos concretos para pueblos étnicos da cuenta de es-
tructuras de poder de sometimiento y, en contraste, el surgimiento de 
espacios para subvertir sustantivamente dichos órdenes (Rodríguez-
Piñero, 2005, p. 105). 

La metamorfosis del derecho internacional, a partir del debate sobre 
los derechos humanos en términos étnicos, ha desarrollado preceptos 
y reconocimientos que transformaron el enfoque y los objetivos de las 
esferas estatales (Anaya, 2005, pp. 37-76). Como consecuencia de este 
fenómeno, encontramos una nueva relación entre la institucionalidad y 
los sujetos políticos no estatales, en la medida en que estos se encuentran 



43

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

legitimados para incidir en la construcción democrática del Estado y, 
de esta manera, revertir las estructuras coloniales e integracionistas que 
primaban en los Estados originalmente (Anaya, 2005, pp. 84-85). 

El argumento anterior se fundamenta en la sensibilidad histórica 
que la oit —cuyo objetivo principal es promover la paz a través de la 
justicia social— ha demostrado frente a la situación laboral producto de 
la estructura económica colonial. Así, las reflexiones de este organismo 
sobre el trabajo de los nativos sometidos a colonias constituyó la génesis 
de los derechos étnicos (Anaya, 2005). 

Como primer momento de este proceso, en 1921, la oit desarrolló 
estudios sobre la situación de los trabajadores nativos de las colonias 
(Anaya, 2005, p. 88). Este ejercicio obtuvo como resultado la formula-
ción de recomendaciones sobre “las prácticas de trabajo forzado y reclu-
tamiento de grupos indígenas” (Anaya, 2005); las cuales, a pesar de su 
carácter restringido, condujeron a definir compromisos para defender los 
derechos de los trabajadores que por su identidad étnica eran despoja-
dos y desplazados de sus tierras originarias, y sometidos a trabajos como 
temporeros, migrantes, serviles o domésticos (Rodgers, Lee, Swepston 
y Van Daele, 2009, pp. 47-48). 

En ese sentido, es posible afirmar que la ideología de la “inferioridad 
natural de los indios”, al configurar la tutela sobre los pueblos indígenas 
como sistema normativo de despojo territorial (Yrigoyen Fajardo, 2011), 
tiene un trasfondo económico que responde a la pregunta sobre cómo y 
quién determina el uso de las tierras y territorios. De ahí que la cons-
trucción histórica de los derechos étnicos en el campo internacional no 
puede perder de vista los procesos políticos de los pueblos indígenas en 
un orden interno en torno a sus derechos territoriales y el despojo del 
que eran víctimas. 

En aras de mantener el debate sobre las problemáticas identifica-
das, a partir de 1950, la oit concibió un plan de trabajo para aprobar 
el C107 (sobre las poblaciones indígenas y tribales), que finalmente fue 
adoptado en 1957, y que se convirtió en un hito, por ser la primera nor-
ma internacional sobre derechos singulares de los pueblos étnicos. Este 
instrumento tenía el objetivo de mejorar las condiciones sociales y eco-
nómicas de los pueblos mediante el reconocimiento de derechos, como 
la propiedad colectiva sobre la tierra (parte iii), el reconocimiento de 
métodos de control social propios (art. 8) e, incluso, al consentimien-
to en materia de traslados (art. 12) y de políticas de integración (art. 4) 
(Anaya, 2005, p. 90). 



44

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

Sin embargo, el C107 no constituyó una respuesta adecuada a las 
reivindicaciones étnicas, sino que se configuró en la fuente jurídica 
principal para la internacionalización e implementación de políticas in-
tegracionistas y discriminatorias al interior de los Estados (Rodríguez-
Piñero, 2005, p. 97).

Las reformas asimilacionistas motivaron la emergencia de la movi-
lización social indígena a nivel interno y externo; así, se detectó en las 
instancias internacionales una oportunidad para visibilizar la necesidad 
de reemplazar la naturaleza del C107 y las políticas asimilacionistas que 
esta legitimaba. De esta manera, los debates que promovieron, giraron 
alrededor del reconocimiento de pueblos y de la libre determinación 
(Anaya, 2005, pp. 92-98).

Como producto de dichas revisiones, la dogmática internacional 
dio un giro conceptual en clave de derechos humanos en términos ét-
nicos, que permitió la aparición de nuevas iniciativas legislativas, como 
el c-169 (sobre pueblos indígenas y tribales de la oit del año 1989), el 
cual deconstruyó la naturaleza integracionista de su predecesor y abrió 
las puertas a modelos multiculturales dentro de los Estados (Rodríguez-
Piñero, 2005, p. 95). 

Así, la categoría de “poblaciones”, inscrita en 1957, desapareció para 
dar lugar al reconocimiento de “pueblos” de origen indígena y tribal (art. 
1) y, en consecuencia, a acciones afirmativas para lograr su inclusión vía 
participación. El nuevo instrumento fijó entonces los criterios objetivos, 
subjetivos y territoriales para determinar dicho reconocimiento, y definió 
la participación y la consulta como sus mecanismos, como fundamentos 
del diálogo entre pueblos y Estado. 

Por ello, la consulta previa tiene un carácter neurálgico en los modelos 
de derechos étnicos introducidos por el c-169: por un lado, constituye el 
principal instrumento de participación de los pueblos étnicos dentro del 
estamento; por el otro, configura un mecanismo de protección frente a 
las posibles medidas que puedan afectar su autonomía. Así, este dere-
cho se convirtió en el candidato prevalente para reemplazar el modelo 
integracionista anteriormente descrito (Rodríguez Garavito, 2012, p. 15). 

Sin embargo, la principal reivindicación de los pueblos étnicos en 
torno al reconocimiento de la libre determinación, como pilar de los de-
rechos reconocidos, fue eclipsado por el temor de los Estados al carácter 
secesionista que este podría sembrar en las reivindicaciones sociales, 
argumento que condujo a restringir los fundamentos del instrumento 
internacional a mecanismos de participación concretos de los pueblos 



45

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

indígenas al interior de los Estados (Anaya, 2005), e incluir la consulta 
previa como un mecanismo formal de participación. 

Es necesario recordar que la oit tiene una estricta composición tri-
partita, integrada por trabajadores, empleadores y gobierno, en donde 
no es clara la representación de los pueblos étnicos. Si bien es impor-
tante la incidencia externa que se ha logrado promover en el seno de la 
organización, la falta de una participación directa por parte de los pue-
blos étnicos en los asuntos que ahí se debaten y que son de su interés 
ha impedido un debate de fondo sobre la libre determinación, así como 
como de las relaciones asimétricas entre los pueblos y los Estados. Así 
pues, la tarea de la oit ha sido la de establecer estándares que alivien los 
efectos de la discriminación histórica, sin que ello signifique transformar 
estructuralmente las dinámicas que a esta le dan vigencia.

Por consiguiente, en el c-169 existe un reconocimiento difuso de 
la libre determinación. Incluso, en el artículo 7 se reconoce el derecho 
de los pueblos a decidir sobre sus “propias ‘prioridades’ en lo que atañe 
al proceso de desarrollo, en la medida en que afecte a sus vidas”, mas 
no sobre sus propios destinos. En consecuencia, bajo la interpretación 
débil de la consulta previa prevista en el c-169, aquella se configura 
como un mero conjunto procedimental de participación, que busca 
evitar las afectaciones que los modelos de desarrollo puedan generar 
sobre los pueblos. 

Esta restricción jurídica fue superada bajo la concepción de “pue-
blo” y “autodeterminación” que se proclamó en la dnudpi, en donde en 
virtud de ambos los pueblos tienen derecho a “determin[ar] libremente 
su condición política y persegu[ir] libremente su desarrollo económico, 
social y cultural” (art. 3). 

Así, en 1971, la Asamblea de Naciones Unidas autorizó la realización 
de un estudio sobre la problemática de discriminación a pueblos indíge-
nas. Esta sería la primera acción convocada por esta organización, que 
propiciaría la creación de un Grupo de Trabajo sobre las Poblaciones 
Indígenas dentro de las Naciones Unidas. Este último, a diferencia 
del proceso que tuvo el c-169, contó con la participación directa de los 
pueblos indígenas, además de los gobiernos y organizaciones no guber-
namentales. En 1985, a este grupo se encargó la tarea de desarrollar un 
proyecto de declaración sobre los derechos de los pueblos indígenas, que 
vería luz más de veinte años después. 

En su primera presentación se recogieron muchas de las propues-
tas que los representantes de los pueblos indígenas realizaron (Anaya, 



46

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

2005, pp. 108-111). Posteriormente, las reuniones consolidaron la mayor 
participación directa de pueblos indígenas y organizaciones que reivin-
dicaban sus derechos, fenómeno que incidió en la forma de concebir 
derechos como la autodeterminación, el territorio y la autonomía po-
lítica (Anaya 2005, p. 114), así como en los debates, avances y sinergias 
para la construcción del instrumento jurídico (Stavenhagen, 2008, p. 
151). Finalmente, en el año 2007 fue aprobada la dnudpi, fruto de la 
participación directa de la sociedad civil, gracias al voto mayoritario de 
los Estados intervinientes.

En esta ocasión, los grandes debates alrededor del reconocimiento 
de “pueblos” y el “derecho a la libre determinación”, que habían sido 
objetados por los Estados en el c-169, lograron superarse para dar lu-
gar al reconocimiento de una “autodeterminación interna”, como con-
dición reparadora para que los pueblos indígenas pudieran negociar su 
condición política dentro del marco de la soberanía estatal (Carrillo 
González, 2013, p. 33). 

Estándares normativos que obligan a leer a la autodeterminación 
como norma ius cogens y principio “marco que sirve de base para ga-
rantizar el goce efectivo de los demás derechos humanos, por tanto, 
es interdependiente de otras normas internacionales, especialmente de 
aquellas que reconocen los derechos territoriales de los pueblos y fractu-
ran el legado colonial” (Carrillo González, 2013, p. 55), así como “de los 
derechos de autonomía/participación/consulta, en cuanto fundamenta 
que los pueblos puedan fijar voluntariamente sus destinos, gobernarse 
a través de sus propias instituciones, participar democráticamente en 
la construcción del Estado y decidir sobre las medidas que los afecten” 
(Carrillo González, 2013, p. 55).

Si bien existen diversos instrumentos que han dado cuenta normativa 
de los argumentos anteriores (véase Rodríguez Garavito y Morris, 2010), 
en este apartado nos ocuparemos de aquellos que han sido el punto álgido 
del debate frente al contenido esencial de la consulta y el consentimiento.

Aspectos sustanciales de la consulta previa según el c-169 

De conformidad con lo expresado en los artículos 6 y 7 del c-169, 
la consulta previa se fundamenta en el derecho de todos los pueblos 
a decidir sobre las medidas legislativas y administrativas susceptibles 
de afectarles, así como en la facultad de aquellos de determinar sus 



47

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

prioridades respecto al modelo de desarrollo que desde el Estado pre-
tenda ser implementado. 

Es por ello que el Comité Tripartito del Consejo de Administración 
de la oit (citado por cidh, 2010) ha establecido que “el espíritu de con-
sulta y participación constituye la piedra angular del Convenio n.° 169 
en la que se fundamentan todas las disposiciones del mismo” (p. 108).

Lo anterior, aun cuando se atiende a las posibles afectaciones que di-
chas medidas y políticas puedan generar en los planes de vida colectivos 
en los ámbitos espiritual, económico, social, político y territorial de los 
pueblos. Esto permite el derecho de los pueblos a perseguir su propio 
proceso de desarrollo y a participar en aquellos asuntos que puedan ser 
de su particular interés (Rodríguez Garavito, 2010, p. 37) respecto a la 
elaboración, aplicación y evaluación de políticas de desarrollo nacional 
y regional.

En consecuencia, surge un interrogante sobre si el alcance de la 
participación de los pueblos se encuentra restringido al campo de los 
modelos de desarrollo nacionales. Frente a lo anterior, Raquel Yrigoyen 
(2011) afirma que la consulta previa, tal y como está prevista en el c-169, 
implica que ningún campo de acción de los Estados frente a los derechos 
étnicos se encuentra exento de ser examinado en escenarios de consulta 
(p. 104), en la medida en que su garantía implica el reconocimiento de 
su dignidad como pueblos y el respeto a su participación en todo asunto 
relacionado con la forma conducir sus formas de vida de manera autó-
noma y digna. 

Como ya fue expresado, al concebir la consulta previa como un me-
canismo de participación, su desarrollo —desde la normatividad de la 
oit—, se ha preocupado, especialmente, por la “razón procedimental 
intrínseca del derecho” (Rodríguez Garavito, 2012, p. 22). Motivo por 
el cual, los principios que lo sustentan se enfocan en el carácter y en el 
tipo de participación dentro de un modelo multicultural, más que en 
los aspectos sustantivos de los acuerdos que se pretendan forjar. Aspecto 
que puede concebirse de manera negativa, en cuanto la restricción pro-
cedimental de la consulta previa puede llevar a descontextualizar los 
contenidos de los derechos étnicos en un sentido integral.

Por ejemplo, dadas las discusiones que se rindieron en su formula-
ción, el c-169 no es claro respecto a la libre determinación de los pueblos 
y su reacción frente al derecho es débil. Lo anterior cobra más fuerza 
si se tiene en cuenta que en la Guía de Aplicación que la oit formuló 



48

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

frente al convenio, se establece que dicha entidad “no se manifiesta ni 
a favor ni en contra del derecho a la autodeterminación de los pueblos 
indígenas y tribales, dado que no es competente para definir el alcan-
ce de este término del derecho internacional” (Rodríguez Garavito y 
Morris, 2010, p. 17). 

Bajo estos principios, de todas formas, a pesar de sus desventajas 
como mero procedimiento, debe reconocerse que la consulta previa ha 
implicado la participación en la toma de decisiones por parte de sus ti-
tulares. De ahí que se siga reiterando la necesaria promoción de diálogos 
de buena fe, informados, sin ánimos adversariales y respetando los me-
canismos de deliberación propios de los pueblos étnicos (Anaya, 2005). 

Lo anterior se da garantizando que los acuerdos logrados entre los 
participantes sean compatibles con los derechos étnicos, aun en eventos 
en los que no exista un acuerdo entre las partes (Anaya, 2005, p. 237). De 
esta manera, los pueblos étnicos adquieren la posibilidad de participar 
activamente en los procesos de toma de decisiones políticas, sociales y 
culturales que pueden afectarlos (Stavenhagen, 2008, p. 125).

Es importante tener en cuenta que el ejercicio de concertación en-
tre las partes es inherente a la consulta, por lo cual es necesario esta-
blecer estrategias para que las negociaciones sean llevadas a cabo entre 
iguales. Por eso, si en un momento inicial los pueblos no consienten las 
medidas que el Estado quiere implementar, entonces, se hace necesaria 
una deliberación justa y equitativa que permita la satisfacción de cada 
una de las partes. 

Así, no basta con el simple reconocimiento de los pueblos como in-
terlocutores de los gobiernos, lo cual de por sí constituye un avance frente 
a los modelos anteriores, sino que es necesario empoderar políticamente 
las voces que hablan desde la discriminación histórica que les precede.

Sin embargo, como fue establecido, a pesar de que la consulta pre-
via es la esencia del c-169, el deber en manos del Estado de llegar a un 
acuerdo entre las partes o lograr el consentimiento de los pueblos étnicos 
no es de carácter obligatorio (Anaya, 2005, p. 235), lo que la convierte 
en una obligación difusa. 

Así, cuando el diálogo no logre las finalidades previstas, se consti-
tuye un vacío normativo, sin que hasta el momento se haya formulado 
una alternativa democrática que desligue al Estado de la última palabra; 
o, en su defecto, se defina con rigurosidad el carácter de la motivación 
que debe presentar el Estado para promover la afectación a los pueblos. 



49

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

La doctrina afirma que de no lograr el acuerdo, el Estado tiene la 
obligación de motivar su decisión, justificando: 1) cómo pretende asegu-
rar el máximo respeto de la autonomía de los pueblos y la minimización 
de posibles riesgos; 2) cómo priorizará la mejora de las condiciones de 
vida; 3) qué tipo de indemnizaciones recibirán los pueblos por los da-
ños y perjuicios; 4) cómo garantizará los beneficios correspondientes; y 
5) qué estrategias implementará para evitar que las medidas afecten la 
integridad biológica o cultural del pueblo (Yrigoyen, 2011, pp. 121-122). 

Este fenómeno jurídico adquiere mayor relevancia si se tiene en 
cuenta que el carácter multicultural de las constituciones está subordi-
nado a modelos neoliberales que pueden entrar en tensión con la pro-
tección de la diversidad étnica y cultural. Además, es necesario tener 
en cuenta que los modelos de diversidad étnica y cultural de las consti-
tuciones multiculturales se encuentran supeditados a marcos jurídicos 
que responden a principios de las culturas dominantes, de tal forma que 
“el argumento jurídico asume la función homogeneizante que anterior-
mente cumplían las ideas de desarrollo y cultura nacional” (Aparicio 
Wilhelmi, 2009, p. 197). 

Por ello, los gobiernos no están exentos de aplicar el modelo econó-
mico, en detrimento de aquel que protege la diversidad étnica y cultural. 
En dicho caso, la consulta previa puede adquirir un carácter ambiva-
lente, especialmente en sedes judiciales (Borrero García, 2014), que de 
no resolverse bajo los principios que protegen dicha diversidad, puede 
resultar en la reproducción de modelos asimilacionistas. 

De esta forma, taxativamente, el c-169 solo prevé la obligatoriedad 
del consentimiento cuando se trate del traslado o reubicación territorial 
de pueblos étnicos (art. 16). En dicho caso, se establece que 

[…] cuando no pueda obtenerse su consentimiento, el traslado y 
la reubicación solo deberán tener lugar al término de procedimientos 
adecuados establecidos por la legislación nacional, incluidas en-
cuestas públicas, cuando haya lugar, en que los pueblos interesados 
tengan la posibilidad de estar efectivamente representados. (art. 16)

No obstante, el desarrollo sobre esta disposición no ha sido amplio, 
a pesar de poder constituir, mediante una interpretación extensiva, el 
procedimiento que podría surtirse en aquellos casos en los que la fina-
lidad de la consulta no pueda ser alcanzada por el Estado. Así, de no 
lograrse un acuerdo o la obtención del consentimiento en los términos 



50

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

establecidos en el c-169, el Estado estaría ante la fallida misión de su 
obligación internacional, sin que medien respuestas tangibles ante esta 
grave omisión. 

Por ello, es necesario introducir con mayor fuerza ejercicios herme-
néuticos precedidos por la interpretación más favorable (pro personae), de 
tal forma que los retos que representa una consulta fallida sean resueltos 
por el Estado a favor de la diversidad étnica y cultural de las naciones. 
También es urgente establecer mecanismos que permitan identificar 
la responsabilidad del Estado ante la omisión de su deber de lograr el 
acuerdo u obtener el consentimiento. 

En este caso, en aras de fortalecer los modelos democráticos, cuan-
do no se obtenga el consentimiento o no se llegue a un acuerdo, se debe 
acudir a procedimientos adecuados en donde los pueblos interesados 
tengan la posibilidad de estar efectivamente representados y logren pro-
teger sus derechos. Asunto que repercute, inmediatamente, en la cons-
titución de procedimientos que trasciendan el mero espacio consultivo, 
cuyo carácter, según el c-169, es de negociación.

Aspectos sustanciales de la consulta según la dnudpi

El giro conceptual inherente a la dnudpi permite observar el des-
plazamiento de la consulta previa por el consentimiento libre, previo 
e informado, el cual, como finalidad de aquella, se erige como escudo 
central de protección a la autodeterminación interna de los pueblos.

La dnudpi insiste en la consulta como el derecho de los pueblos a 
participar en la toma de decisiones que los afecten, por medio de sus 
representantes y de acuerdo con sus propios procedimientos (art. 18), 
siendo responsabilidad del Estado realizar adecuadamente las consul-
tas necesarias para dar cumplimiento a esta participación (Stavenhagen, 
2008, p. 162). 

Es importante destacar que en la dnudpi son más los casos en donde 
es obligatoria la obtención del consentimiento en comparación con los 
contemplados en el c-169. Así, mientras en este último el consentimien-
to solo es obligatorio en casos de traslados (art. 16) y medidas especiales 
de salvaguarda (art. 4); en aquel, debe obtenerse para traslados (art. 10), 
almacenamiento o deshecho de materiales peligrosos (29) y desarrollo 
de actividades militares (art. 30). 

Ello indica que la ambigüedad jurídica, que se genera frente aquellos 
casos en los cuales el Estado no obtuvo el consentimiento, sigue vigente. 



51

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

Lo que lleva a algunos a definir el consentimiento como una finalidad 
(Yrigoyen, 2011) que solo procede de manera obligatoria en algunos ca-
sos, mientras que en los demás permanece la competencia del Estado 
para decidir en última instancia.

Además, cabe mencionar que mientras el c-169 establece dos finalida-
des, acuerdo o consentimiento, la dnudpi solo establece como finalidad 
este último, aspecto cuyos efectos no han sido tratados de fondo, a menos 
que consideremos que este sea un requisito de legitimidad (Clavero, s. f.) 

De igual forma, mientras en el c-169 se establece que las consultas 
se desarrollan sobre medidas susceptibles de afectar directamente a los 
pueblos, caso en el cual es necesario un espacio preconsultivo para que 
entre el Estado y los pueblos determinen la posible existencia de estas, 
en la dnudpi la afectación, para que opere la consulta, debe encontrarse 
determinada, sin ser claro por quién. 

También se advierte que, en el proceso de consulta, debe surgir 
“un diálogo intercultural de buena fe en el que se busque el consenso y 
el acomodo recíproco de los intereses legítimos de las partes” (Anaya, 
2011), en el cual tanto los pueblos indígenas como el Estado adopten 
compromisos. En esta vía, sería necesario trascender una ciudadanía 
multicultural y avanzar hacia una ciudadanía intercultural.

Para tal efecto, nuevamente, es necesario que el proyecto metodoló-
gico de la interculturalidad, inmerso en los principios de la dnudpi, sea 
asumido de manera concreta en las prácticas cotidianas del ejercicio de 
consulta previa, con el objetivo de superar las trabas que esta viabiliza 
por medio de una mera implementación formal. Es decir, considerar 
las asimetrías culturales y los contextos de pobreza y exclusión, empero, 
para concretar los derechos de los pueblos étnicos en un marco norma-
tivo basado en el respeto, la (con)vivencia y el aprendizaje mutuo3, que 
se encuentre reflejado en instituciones fuertes reconstituidas a partir de 
una participación efectiva en todas las instancias de poder.

De lograr este tipo de escenarios, será posible transitar hacia Estados 
democráticos que, dada la fuerza institucional que le otorgaría su com-
posición intercultural, podrían prescindir de instrumentos como la 
dnudpi (Anaya, 2009). 

3	 Un estudio sobre la diferenciación analítica y el alcance normativo del multi-
culturalismo y la interculturalidad puede verse en Cruz (2013) y Borrero (2014, 
p. 110-226).



52

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

TABLA 1. Principales instrumentos internacionales

CARACTERÍSTICAS C107 C169 DNUDPI

EJE CENTRAL Integración Participación Autodeterminación

TITULARES
Poblaciones indígenas 
y tribales

Pueblos indígenas y 
tribales determinados 
por criterios objetivos, 
subjetivos y territoriales

Pueblos indígenas que 
se autodeterminen 
como tal

RECONOCIMIENTO

Primera norma 
internacional sobre 
derechos singulares 
de las “poblaciones 
indígenas y tribales”, 
en la cual se reconocen 
derechos como la 
propiedad colectiva

Se busca reconocer 
los derechos al 
autogobierno, 
autonomía (en el 
margen de aceptar 
las diferentes 
cosmovisiones), la 
cultura y el ambiente

Reconoce las 
condiciones de 
diferencia cultural y 
social de los pueblos

ENFOQUE
Asimilista e 
integracionista Multicultural Multicultural e 

intercultural

OBJETIVO

Mejorar las 
condiciones sociales 
y económicas de los 
pueblos mediante el 
reconocimiento de 
derechos, como la 
propiedad colectiva 
sobre la tierra 

Se debe respetar 
la autonomía de 
los pueblos para 
determinar y participar 
en la toma decisiones 
en los aspectos de los 
modelos de desarrollo 
susceptibles de 
afectarlos directamente 

Tiene por objeto la 
protección y defensa 
de los derechos 
humanos que tienen 
los indígenas como 
individuos y como 
pueblos

PARTICIPACIÓN 
DE LOS PUEBLOS 
EN LA CREACIÓN 
DEL DOCUMENTO

No hay participación 
de los pueblos en la 
construcción de este 
convenio

Incidencia a través del 
movimiento indígena 
internacional, ONG y 
simpatizantes

Participación directa de 
los pueblos étnicos

ALCANCE DE LA 
CONSULTA PREVIA

Obtención del 
consentimiento 
libre para traslados 
y quebrantamiento 
institucional de las 
poblaciones

La consulta previa 
aparece como el 
mecanismo central de 
la participación

Mayor grado de 
vinculatoriedad del 
consentimiento previo 
libre e informado

TIPO DE 
AFECTACIONES No es contemplado

Medidas legislativas 
y administrativas 
susceptibles de afectar 
directamente

Medidas legislativas 
y administrativas que 
afecten directamente

Fuente: elaboración propia.



53

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

La consulta y el consentimiento  
en el escenario judicial internacional

El sidh, tanto la coidh como la cidh, ha modulado y esclarecido 
el alcance de la consulta y el consentimiento a partir de criterios jurí-
dicos, incluso ha llegado a construir una versión ampliada de protec-
ción, en contraste con los alcances que a aquellos se les atribuye desde 
el derecho interno de los Estados (Abreu Blondet, 2012). Este ejercicio 
hermenéutico ha sido catalogado como una “interpretación evolutiva” 
que la Corte ha formulado en torno al artículo 21 de la Convención 
Americana (coidh, 2010, p. 115). 

Para el sidh, la importancia de la consulta previa se fundamenta en 
la consideración frente a la especial relación que guardan los pueblos 
étnicos con las tierras y los bienes naturales de sus territorios ancestra-
les. De esta manera, “la preservación de la conexión particular entre 
[aquellos] y sus tierras y recursos se vincula con la existencia misma de 
estos pueblos, y por lo tanto amerita medidas especiales de protección” 
(cidh, 2010, p. 21). 

Aunado a lo anterior, frente a la consulta previa, el sidh también 
admite, de la mano de la Relatoría Especial de las Naciones Unidas para 
Pueblos Indígenas, que

Basado en el entendimiento de la marginación relativa y las 
condiciones desfavorables de los pueblos indígenas en relación con 
los procesos democráticos normales, este deber dimana del derecho 
primordial de los pueblos indígenas a la libre determinación y de los 
principios de soberanía popular y de gobierno por consentimiento 
y es un corolario de los principios conexos de derechos humanos. 
(Anaya citado por cidh, 2010, pp. 108-109)

En ese sentido, la coidh ha establecido criterios para modular y 
clarificar la obligación que han adquirido los Estados pertenecientes a 
la oea en relación con la consulta previa y, especialmente, la garantía de 
Estados respetuosos de la diversidad étnica y cultural. Por lo cual, admite 
las tesis según las cuales la consulta —como el derecho en sí mismo— 
y el “deber estatal correlativo, se vinculan con múltiples derechos” y en 
particular con el de participación (cidh, 2010, p. 109).

Para tal efecto, es necesario revisar la doctrina formulada por la 
coidh con ocasión de dos casos de trascendental importancia sobre el 
tema: pueblo kichwa de Sarayaku vs. Ecuador y pueblo Saramaka vs. 
Surinam; a través de los cuales se estableció que el derecho a la consulta 



54

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

se encuentra relacionado con el deber del Estado de “proteger el dere-
cho la identidad cultural, basado en una forma de vida intrínsecamente 
ligada al territorio” (cidh, 2010, p. 109).

Para este órgano colegiado, la obligación de consulta “además de 
constituir una norma convencional, es también un principio general de 
Derecho Internacional” (coidh, 2012), y un mecanismo de participa-
ción cuya finalidad principal es garantizar la pervivencia de los pueblos 
étnicos, a través de modos efectivos de participación plena de estos, que 
garanticen la protección del derecho a la identidad cultural y el deber 
al respeto a la forma de vida de los pueblos, intrínsecamente ligada al 
territorio (cidh, 2010, p. 110).

En ese orden de ideas, la garantía del derecho a la consulta es una 
tarea que principalmente le compete al Estado y, por tal motivo, no 
puede ser delegada a diferentes entes privados —por ejemplo a empre-
sas—, como tampoco se puede alegar la dificultad que implica su im-
plementación para evadir su efectivo cumplimiento (coidh, 2012). Para 
el sidh el deber de consultar no admite la “privatización de facto de la 
responsabilidad del Estado” (cidh, 2010, p. 114).

La coidh (2012) reconoce la imposibilidad de establecer una única 
forma de llevar a cabo la participación, lo que implica la necesidad de 
realizar procesos de consulta especiales, diferenciados y culturalmente 
aceptables, legitimados desde las esferas individuales y colectivas de los 
pueblos. Por lo anterior, es deber del Estado

Organizar adecuadamente todo el aparato gubernamental y las 
estructuras a través de las cuales se manifiesta el ejercicio del po-
der político, en particular sus normas e instituciones, de tal forma 
que la consulta pueda llevarse a cabo efectivamente de conformi-
dad con los estándares internacionales en la materia. (coidh, 2012)

En consecuencia, el Sistema establece que obligatoriamente la con-
sulta debe conducir a un “proceso de diálogo y negociación que implica 
la buena fe de ambas partes y la finalidad de alcanzar un acuerdo mutuo” 
(cidh, 2010, p. 110). Para tal efecto, la coidh ha resaltado la importancia 
de que los procesos de obtención del consentimiento estén precedidos 
por garantías de acceso a la información necesaria para que los pueblos 
puedan participar efectivamente y lograr a una decisión frente a la na-
turaleza y efectos de las medidas susceptibles de afectarlos (citado por 
cidh, 2010).



55

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

Este argumento se sostiene con la necesidad de acrecentar la capaci-
dad de las personas para salvaguardar y reivindicar sus derechos, la cual 
solo se logra si los pueblos tienen acceso a la información. En ese senti-
do, para el sidh, conforme al artículo 13 de la Convención Americana, 
“el acceso a la información es un prerrequisito para la participación 
pública en la toma de decisiones y para que los individuos puedan se-
guir de cerca y responder a las acciones del sector público y el privado” 
(cidh, 2010, p. 120); lo cual, además, es un presupuesto de legitimidad 
de cualquier democracia. 

Este derecho se suma, entonces, al deber de los Estados de tomar 
medidas para garantizar sistemas de divulgación de información que 
permitan diálogos de buena fe, informados y equitativos, que blinden 
de transparencia los procesos de consulta y que se inscriban como una 
garantía de participación de los pueblos en las decisiones que los afectan 
(cidh, 2010, p. 121). Por lo tanto, es necesario también garantizar el acce-
so a la justicia cuando los pueblos no estén conformes con las decisiones 
del Estado, con el propósito de evaluar la razonabilidad de lo argüido 
por este al no considerar los resultados de la consulta en su decisión. 

De tal manera que de no lograrse el consentimiento, por no con-
siderarse un requisito necesario, luego de haber un diálogo pleno, los 
Estados están en la obligación de proporcionar razones objetivas que 
justifiquen su decisión de no tomar en consideración los resultados de 
las consultas (cidh, 2010, p. 110). Por lo cual: 

[…] no prestar la consideración debida a los resultados de la 
consulta […] va en contra del principio de buena fe que rige el deber 
de consultar, el cual debe permitir a los pueblos […] la capacidad 
de modificar el plan inicial. (cidh, 2010, p. 124)

En relación con las circunstancias que originan la obligación de prac-
ticar la consulta previa, la Corte (2012) afirma que ello ocurre cuando 
“se vayan a afectar determinados intereses de las comunidades y pue-
blos”, teniendo en cuenta el respeto por los sistemas culturales de estos. 
Estas consideraciones adquieren mayor relevancia cuando los asuntos 
susceptibles de afectar a los pueblos están relacionados con sus derechos 
territoriales (cidh, 2010). 

De esta manera, la Corte (2012) establece que las circunstancias 
que ameritan la realización de la consulta previa pueden presentarse en 
dos escenarios: el desarrollo de un plan de exploración y explotación de 



56

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

recursos naturales en territorios habitados por los pueblos étnicos, y la 
expedición de una medida legislativa que amenace con afectarles. Estos 
escenarios se definirán como generadores de la obligación de aplicar la 
consulta previa, en cabeza de un Estado, con base en la configuración del 
criterio de potencial afectación en contra o incluso a favor de los pueblos. 

En relación con el derecho al territorio de los pueblos y su posi-
ble afectación, la Corte (2012) afirma que la obligación de protección 
en cabeza del Estado surge de lo consagrado por el artículo 21 de la 
Convención Americana, la cual protege la estrecha vinculación que 
aquellos guardan con sus tierras, pues la protección del territorio de un 
pueblo determinado es esencial para garantizar su pervivencia física y 
su permanencia cultural. 

Para la Corte (2007), la consulta previa como mecanismo de pro-
tección de derechos de los pueblos étnicos, haciendo especial énfasis en 
los territoriales, se encuentra cimentada en el respeto a sus derechos a 
la cultura propia o identidad cultural, los cuales deben ser garantizados, 
particularmente, en una sociedad pluralista, multicultural y democrática. 
De ahí que ha establecido que “la explotación de los recursos naturales 
en territorios indígenas sin la consulta y consentimiento de los pueblos 
[…] afectados viola su derecho a la propiedad y su derecho a participar 
en el gobierno” (cidh, 2010, p. 114).

Igualmente, este órgano colegiado reafirma, con base en el art. 15.2 
del convenio 169 de la oit, el carácter previo de la consulta, tanto en 
procesos de explotación de recursos naturales (diseño, ejecución y eva-
luación de dichos proyectos, así como la determinación de los beneficios 
y la indemnización por los daños) como en la expedición de normas. 
Este principio obedece a que, para lograr que los pueblos puedan parti-
cipar efectivamente e influir en los procesos de adopción de decisiones, 
es necesario que las consultas se desarrollen en las primeras etapas de 
elaboración de las medidas (cidh, 2010). 

Así, en materia de proyectos de exploración y explotación de recur-
sos naturales, la Corte (2007) sostiene que hasta que no se lleve a cabo 
la consulta, no puede ser expedida la licencia ambiental que dé vía libre 
a la ejecución de un proyecto de estas características.

La finalidad que debe perseguirse a la hora de practicar la consulta 
previa, afirma la Corte (2007), es la de llegar a un acuerdo u obtener 
el consentimiento acerca de las medidas propuestas, pues esta no debe 
agotarse en un simple trámite formal, sino que debe concebirse como 
un verdadero instrumento de participación, que responda al objetivo 



57

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

último de establecer un diálogo entre las partes, basado en principios 
de confianza y respeto mutuo y con miras a alcanzar un consenso entre 
estas. Es por ello que la coidh considera que lograr un acuerdo consti-
tuye la regla general de la consulta, al ser una muestra de la buena fe de 
los Estados frente a su deber para con los pueblos (cidh, 2010, p. 121).

En esta medida, la coidh, en la sentencia del pueblo indígena ki-
chwa de Sarayaku vs. Ecuador, aclara:

Además, la consulta no debe agotarse en un mero trámite for-
mal, sino que debe concebirse como “un verdadero instrumento de 
participación […] que debe responder al objetivo último de estable-
cer un diálogo entre las partes basado en principios de confianza 
y respeto mutuos, y con miras a alcanzar un consenso entre estas”. 
(coidh, 2012, n.° 186; énfasis agregado)

Respecto a este último aspecto, la Corte (2012) hace una distinción 
entre consulta y consentimiento, según la cual siempre que se adelanten 
proyectos de gran magnitud en territorios donde se encuentren asen-
tados los pueblos étnicos, es probable que estos tengan que afrontar 
cambios profundos a los que las autoridades no se puedan anticipar y 
no puedan comprender, y que tendrán como efecto situaciones graves, 
como la eventual pérdida de territorio. Por lo cual, el Sistema conside-
ra el consentimiento un requisito necesario para adelantar las acciones 
que el Estado pretende.

El requisito del consentimiento debe interpretarse como una 
salvaguarda reforzada de los derechos de los pueblos indígenas, 
dada su conexión directa con el derecho a la vida, a la identidad 
cultural y a otros derechos humanos esenciales, en relación con la 
ejecución de planes de desarrollo o inversión que afecten al conte-
nido básico de dichos derechos. El deber de obtención del consen-
timiento responde, por lo tanto, a una lógica de proporcionalidad 
en relación con el derecho de propiedad indígena y otros derechos 
conexos. (cidh, 2010, p. 126)

El riesgo o la potencialidad con la que puedan presentarse estos es-
cenarios de perjuicio para los pueblos étnicos constituye el criterio de 
afectación que obliga a los Estados a aplicar la consulta previa, pues solo 
los miembros de estos pueblos protegidos conocen aquello que pueda 
afectarles o que les afecta efectivamente, fenómeno que no puede pre-
decir el Estado desde sus criterios. 



58

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

En consonancia con lo anterior, el Relator Especial de la onu de-
terminó que “[e]s esencial el consentimiento libre, previo e informado 
para la protección de los derechos humanos de los pueblos indígenas 
(pueblos étnicos) en relación con grandes proyectos de desarrollo” (ci-
tado por coidh, 2007).

Sin embargo, el sidh también es claro en manifestar que la ob-
tención del consentimiento no constituye un derecho al veto por parte 
de los pueblos. Por el contrario, la disposición implica la obligación 
reforzada del Estado de alcanzar por todos los medios necesarios la 
obtención del consentimiento (cidh, 2010). En este orden de ideas, 
tanto la consulta como el consentimiento son estrategias positivas que 
obligan al diálogo y a lograr consensos entre los Estados y los pue-
blos, con el propósito de superar la discriminación histórica y evitar 
medidas que conlleven la desaparición física y cultural de estos, sin 
que ello implique la imposición de una voluntad sobre la otra (Anaya 
citado por cidh, 2010, p. 123).

Evidentemente, esta interpretación conduce a la imperiosa obliga-
ción del Estado de fortalecer los mecanismos de participación y repre-
sentación propios de los pueblos, dado que para lograr la equidad que 
se espera de la consulta, es necesario, primero, garantizar que ambas 
partes se encuentren en igualdad de condiciones para lograr un diálogo 
de estas características.

Dado el carácter complementario que caracteriza a la labor de las ins-
tituciones del sidh, frente a las potestades de los Estados que reconocen 
su competencia, es también un rasgo característico del funcionamiento 
de este sistema la importancia de la voluntad política de los represen-
tantes de los Estados en instancias previas a la emisión de las sentencias. 

Por ello, es reconocible la voluntad que tuvo el Estado de Ecuador, 
en el caso que se adelantó en su contra por violaciones a los derechos 
del pueblo kichwa de Sarayaku, pues fue el primer caso en el cual una 
delegación de la Corte Interamericana realizó una visita al lugar de los 
hechos, tras la invitación de los representantes del Estado demandado. 
Así, el 21 de abril del 2012 una delegación de la Corte, acompañada por 
delegaciones de la Comisión, de los representantes y del Estado, visitó 
el territorio del pueblo sarayaku, en una diligencia que además incluyó 
la aceptación de responsabilidad de parte del Estado. 

Estos precedentes han forjado el contenido esencial de la consulta 
previa como derecho, y del consentimiento como un requisito de carácter 
obligatorio para garantizar la pervivencia física y la permanencia cultural 



59

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

de los pueblos. Estos, evidentemente, han impactado positivamente la 
protección de los derechos étnicos de los pueblos en los ámbitos nacio-
nales, siendo herramientas jurídicamente vinculantes de gran relevancia 
para la salvaguarda de modelos constitucionales de diversidad étnica y 
cultural, que pueden entrar en tensión con modelos neoliberales.

Sin embargo, cabe mencionar que el sidh también ha sido promotor 
de medidas regresivas en materia de consulta. Por ejemplo, en 2011 la 
cidh otorgó medidas cautelares a favor del pueblo indígena de la cuenca 
del Río Xingu (Pará, Brasil) (mc382/10), debido al riesgo contra la vida 
e integridad personal de los beneficiarios, en razón del impacto de la 
construcción de la represa hidroeléctrica Belo Monte, promovida por 
el Estado, que desconoció el derecho a la consulta previa (mc382/10). 

En razón de lo anterior, en sus medidas, la cidh (2011) solicitó al 
Gobierno de Brasil suspender de manera inmediata el proceso de licen-
cia del proyecto e impedir cualquier medida de ejecución hasta tanto se 
lograran determinadas condiciones, que coinciden con las exigencias es-
grimidas por la Corte Interamericana, mediante sus sentencias, respecto 
a la buena práctica y garantía de los derechos de los pueblos étnicos en 
la aplicación de la consulta previa. 

Pese a las recomendaciones hechas, se observa que los daños genera-
dos por la construcción del proyecto hidroeléctrico no pudieron evitarse 
con las medidas cautelares: en primer lugar, por la falta de voluntad del 
Estado en su implementación; y, en segundo lugar, por los daños irre-
versibles que ya se habían generado, desde la ausencia de una consulta 
efectivamente previa (Puentes Riaño, 2013). 

Además, en 2011, luego de su periodo de sesiones, la cidh resolvió 
evaluar las medidas cautelares otorgadas y, en su lugar, decidió moderar 
su solicitud inicial, considerando que no debía pronunciarse frente a la 
vulneración de la consulta y consentimiento, en la medida en que estos 
temas “se ha[n] transformado en una discusión sobre asuntos de fondo 
que trasciende el ámbito del procedimiento de medidas cautelares” (2011). 

Para algunos, la moderación de la posición original de la Comisión 
obedeció a la postura hostil que Brasil adoptó en contra del sidh. En 
ese sentido, dicho Gobierno no solo desestimó las recomendaciones del 
órgano por considerar que constituían una intromisión a sus asuntos 
internos, continuando con el desarrollo normal del proyecto, sino que 
también asumió presiones políticas y medidas económicas en contra de la 
Comisión y de la oea (aida, 2012). Este debate de carácter internacional 
llegó a cuestionar la independencia del órgano judicial y constituyó un 



60

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

argumento adicional para introducir reformas al sistema interamericano 
de medidas cautelares (Acosta-López, Miño, Otero, 2012). 

En los casos referidos subyace la pregunta sobre la necesidad de 
cumplir con las exigencias planteadas por el sidh en la interpretación 
de los instrumentos inspirados en la protección de los derechos huma-
nos, respecto tanto de medidas administrativas como legislativas que 
afecten o amenacen los derechos étnicos. Debate que debe siempre estar 
precedido por las respuestas en torno al control de convencionalidad al 
que están obligados los Estados, y que irradia de legitimidad y coheren-
cia sus sistemas jurídicos, en cuanto dicho control se fundamenta en el 
deber de proteger los derechos humanos. 

TABLA 2. Consulta previa: elementos básicos

QUIÉN El desarrollo de la consulta previa debe estar en cabeza del Estado

CUÁNDO

Los intereses de los pueblos étnicos se ven afectados:
1.	 Proyectos de desarrollo de un plan de exploración y explotación de recursos 

naturales en territorios habitados por pueblos indígenas y tribales
2.	 La expedición de una medida legislativa que amenace con afectarles

La consulta debe ser previa, se debe buscar la participación de los pueblos antes 
de adoptar decisiones y tomar medidas

POR QUÉ

Es necesario proteger el derecho a la autodeterminación, a la integridad étnica y 
cultural, y todos los derechos de los pueblos étnicos en una sociedad pluralista, 
multicultural y democrática 

PARA QUÉ

Llegar a un acuerdo o lograr el consentimiento acerca de las medidas propuestas
No debe agotarse en un simple trámite formal, debe concebirse como un 
verdadero instrumento para la participación
La consulta es diferente al consentimiento. No basta con informar previamente 
o solamente preguntar
El consentimiento es esencial para la protección de los derechos humanos de los 
pueblos indígenas en relación con grandes proyectos de desarrollo

Fuente: elaboración propia.

También se resalta la obligación del Estado de garantizar la partici-
pación de los pueblos en las decisiones de los asuntos que conciernan a 
sus intereses, deber que no solo está en relación directa con la obligación 
general de garantizar el libre y pleno ejercicio de los derechos recono-
cidos en la Convención, sino que contempla las medidas de afectación 
positiva, además de las que preliminarmente parezcan constituir una 
afectación negativa, lo que se encuentra justificado por la consideración 
que se tiene respecto del derecho a la autodeterminación.



61

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

El derecho a la consulta previa en el ámbito nacional

Bloque de constitucionalidad

Para la comprensión de la obligación positiva en cabeza del Estado 
colombiano, frente a la consulta previa, en primer lugar, habrá que hacer 
referencia al concepto de bloque de constitucionalidad, el cual permite 
entender la Carta Política como un texto viviente (Uprimny, 2001). Esto 
implica que es posible la integración de normas de carácter internacio-
nal al contenido constitucional interno y, en esa medida, robustecer la 
norma fundamental sobre la base de los derechos humanos.

El bloque de constitucionalidad tiene una función fundamental como 
instrumento de recepción del derecho internacional (Fajardo, 2007), que 
promueve la armonía entre las constituciones y los compromisos inter-
nacionales que adquieren los Estados, entendiendo que estas no son 
códigos cerrados sino que pueden tener remisiones expresas o tácitas a 
otras reglas o principios. Así, sin ser expresadas de manera taxativa en 
los textos, sí tienen una relevancia en la práctica del quehacer constitu-
cional (Uprimny, 2001).

Conforme a lo argumentado anteriormente, entonces, es necesario 
definir la integralidad de los derechos étnicos a nivel nacional, desde el 
marco de la doctrina del bloque de constitucionalidad. Para tal efecto, 
cabe establecer cómo se integran los principales instrumentos interna-
cionales en el sistema jurídico interno. 

En Colombia, el c-169 de la oit fue ratificado a través de la Ley 21 
de 1991. Hecho jurídico que blindó de obligatoriedad a las disposiciones 
inscritas en el instrumento internacional, y que generó varios efectos 
como fuente de interpretación jurídica y criterio de constitucionalidad 
del ordenamiento jurídico interno. Desconocer sus contenidos no solo 
acarrea consecuencias internacionales, sino también inseguridad jurídica 
y desequilibrio en el orden constitucional. En el mismo tenor pueden 
ubicarse las decisiones que en sede judicial ha adoptado el sidh.

En cuanto a la dnudpi, al igual que la doctrina de la coidh, si bien 
se reconoce en el Derecho Internacional de los Derechos Humanos que 
estas constituyen una mera recomendación a manera de soft law (Ortiz, 
2006, pp. 43-44); debe subrayarse que estos instrumentos desarrollan 
preceptos que están consagrados en el Convenio, como también algunos 
derechos fundamentales de los pueblos, que deben tenerse en cuenta al 
momento de desarrollar políticas, tomar decisiones internas que puedan 



62

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

afectar los derechos reconocidos internacionalmente o adelantar cual-
quier ejercicio hermenéutico. 

Esto constituye un problema. Ante esta interpretación cabe estable-
cer dos posiciones: una débil y otra fuerte. Ambas, teniendo en cuenta 
que en materia de derechos étnicos existen múltiples y variables fuentes 
que dan cuenta de la complejidad del asunto (Vargas Valencia, 2015). 

Por un lado, desde un sentido débil, las disposiciones de dicha de-
claración deberían considerarse como estándares que elevan la aplicación 
de las normas como el c-169 (Rodríguez Garavito y Morris, 2010), por 
lo cual toda aplicación de este último debe incorporar un análisis de los 
nuevos estándares sobre la materia. Por el otro, a partir de un sentido 
fuerte, se argumenta que a nivel internacional existe un cuerpo norma-
tivo que no debe ser aplicado de manera diferencial, conforme a su vin-
culatoriedad jurídica, sino como un conjunto normativo, conforme a los 
principios internacionales de complementariedad y pro personae (Vargas 
Valencia, 2015). Esta última perspectiva logra aportar elementos para la 
interpretación de los derechos étnicos en su sentido integral.

Frente al primer principio, el de complementariedad, se establece 
que al momento de aplicar la consulta y el consentimiento, es necesa-
rio comprender que su protección concreta se fundamenta en que “las 
fuentes más específicas contribuyen a circunscribir, perfilar o demarcar 
el alcance más abstracto de las fuentes más generales con el objetivo de 
contribuir a materializarlas en el goce efectivo de los derechos en ellas 
contemplados” (Vargas Valencia, 2015).

Mientras que la aplicación de estos derechos, conforme al segundo 
principio, debe garantizar el ejercicio hermenéutico que sea más favo-
rable “a la vigencia de los derechos humanos de los pueblos étnicamente 
diferenciados y más coherente con su dignidad” (Vargas Valencia, 2015) 
y calidad de sujetos de especial protección internacional. 

De esta forma, el reconocimiento de los derechos de los pueblos in-
dígenas que habitan el territorio colombiano, así como la integración de 
las normas internacionales al ordenamiento jurídico interno, vigoriza la 
relevancia jurídica de los derechos étnicos y obliga al Estado a instau-
rar mecanismos que garanticen su goce efectivo, en aras de fortalecer la 
democracia en perspectiva de las nuevas formas de legitimación y, por 
esa vía, la consecución de los valores de justicia social y paz que subya-
cen en su formulación. 



63

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

Normas nacionales en torno a la consulta previa

En la Constitución política el Estado colombiano plasmó la ne-
cesidad de proteger los derechos de los pueblos étnicos, con lo que se 
proponía respetar el modelo de diversidad étnica y cultural de la na-
ción colombiana. Así, además de sendas disposiciones multiculturales 
de la carta política, que buscan establecer los derechos que permitirán 
a los pueblos étnicos demandar la protección y el goce efectivo de sus 
derechos, encontramos el parágrafo del artículo 330 que expresamente 
reconoce la obligatoriedad del Estado de garantizar la consulta previa, 
específicamente en lo relacionado con la explotación de bienes natura-
les en territorios colectivos. Esto, en consonancia con el derecho de los 
pueblos de ejercer sus propias formas de gobierno.

Además, cabe manifestar que el artículo 40 de la Constitución establece 
el derecho de participar en la conformación, ejercicio y control del poder 
político a través de diferentes mecanismos, entre los cuales, tomando en 
cuenta el bloque de constitucionalidad, debe integrarse la consulta previa. 

Aun así —tras haber logrado la consolidación de varios derechos en 
la Constitución de 1991 y la ratificación del Convenio 169 de la oit—, 
para 1996 el Estado aún no había formulado las medidas necesarias para 
la efectiva garantía de la consulta. Dada la falta de concordancia entre 
los principios constitucionales y la situación material de los pueblos, en 
1996 autoridades de pueblos étnicos llevaron a cabo procesos de mo-
vilización que se concentraron en la toma a la sede de la Conferencia 
Episcopal Colombiana (mpc, 1996). En su sentir:

El desarrollo de los derechos constitucionales y legales de los 
Pueblos Indígenas, avanzaba por el camino de las imposiciones, 
las medidas inconsultas y el recorte de los principios y derechos 
fundamentales relativos a la diversidad étnica del país; […] los pro-
yectos de infraestructura y de explotación minera y energética se 
seguían aceptando, aprobando y ejecutando desconociendo nues-
tros derechos a decidir autónomamente y a vivir nuestra identidad 
con dignidad, violando así los derechos humanos, la Constitución 
y los acuerdos internacionales. (mpc, 1996)

Gracias a esta movilización se logró la creación de la mpc: el pri-
mer escenario que en Colombia reconocía la importancia de la consulta 
previa, como mecanismo de participación, así como la importancia de 



64

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

espacios de concertación directa con el gobierno nacional, sobre asun-
tos de trascendencia económica, social, territorial y política para los 
pueblos indígenas. Escenario conformado, junto con la cnti, mediante 
Decreto 1397 de 1996.

No obstante este escenario de concertación, uno de los grandes obs-
táculos a los que se ha enfrentado la consulta previa ha sido, precisa-
mente, el vacío legislativo, efecto de la carencia de una reglamentación 
concreta que establezca los parámetros para el goce efectivo del derecho. 
La precaria normatividad colombiana sobre la materia adolece de legiti-
midad, por cuanto, como lo estableció la misma Corte Constitucional, 
“quebranta el espíritu del Convenio 169”, al desconocer los preceptos del 
instrumento internacional y es producto de un ejercicio unilateral del 
Gobierno nacional, y no del acuerdo con las partes afectadas (CoCons 
t-652/08, mp. Gaviria Díaz). 

Al respecto, cabe tener en cuenta el artículo 76 de la Ley 99 de 
1993, primer acercamiento legislativo a la consulta, que además de rei-
terar en el parágrafo del artículo 330 constitucional, también reconoce 
el deber de consultar a los representantes de “comunidades negras”, 
conforme a lo establecido en la Ley 70 de 1993. En ese sentido, en su 
mismo carácter restringido, la norma no da cuenta de la riqueza de la 
consulta y el consentimiento como hasta ese año se había logrado en 
el ámbito internacional.

A continuación se evidencia la precariedad de la normatividad co-
lombiana a través del análisis de las Leyes 70 de 1993 y 1396 de 1996; 
los Decretos 1320 de 1998 y 2613 del 2013; y las directivas presidenciales 
número 01 de 2010 y 10 del 7 de noviembre de 2013; conjunto normativo 
que expresa en un sentido técnico cómo se conciben desde el Estado 
colombiano la consulta y el consentimiento. 

Lo anterior con el objetivo de mostrar cómo la consulta se ve redu-
cida a un mero procedimiento consultivo y la poca normatividad que se 
encuentra vigente ha sido creada a espaldas y sin la participación de los 
propios pueblos étnicos, lo que le resta importancia a la consulta previa 
como instrumento de participación y garantía de la libre determinación. 

Ley 70 de 1993 y Comisión Consultiva de Alto Nivel

La Ley 70 de 1993 —norma vertebral de los derechos étnicos de pue-
blos afro, negros, raizales y palenqueros— puede considerarse como la 
primera experiencia colombiana de consulta previa en materia legislativa. 



65

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

Si bien su formulación y promulgación tienen diversas connotaciones 
que impiden concluir que constituye, en esencia, un ejercicio integral de 
consulta previa; en efecto, es producto de un proceso de participación 
amplia de los interesados y beneficiarios de esta, que incluyó procesos 
organizativos que abrieron campo al debate sobre los derechos de negros 
y afros en su calidad de pueblos étnicos (Hoffman, 2002). 

Lo anterior se comprende si se tiene en cuenta la deuda histórica 
que constituyó la omisión de la participación directa de representantes 
de pueblos afros, negros y palenqueros en la constituyente de 1991, falta 
de representación que generó la subordinación de sus intereses consti-
tucionales a la “reivindicación étnica que abanderaron los representantes 
indígenas” (CoCons, t-576/14, mp Vargas Silva). 

Para tal efecto, se consideró en su momento, como salida salomónica, 
la proclamación del artículo 55 transitorio de la carta política; mediante 
el cual se estableció la creación de una comisión especial, con el objetivo 
de formular una ley que reconociera a las “comunidades negras”4 los de-
rechos territoriales que venían ejerciendo históricamente en “tierras bal-
días en las zonas rurales ribereñas de los ríos de la Cuenda del Pacífico”. 

Además, se dispuso, en la norma, que la ley debía “establecer me-
canismos para la protección de la identidad cultural y los derechos de 
estas comunidades, y para el fomento de su desarrollo económico y so-
cial”, así como el estudio de comunidades que, fuera de las establecidas, 
concurrieran en las mismas condiciones. 

Como oportunidad histórica, dicho escenario constitucional fue per-
cibido como “una profunda renovación en los esquemas de participación 
política de la población, en general, y de las poblaciones más vulnera-
bles, en particular” (Hoffman, 2001, p. 352). Especialmente, cuando las 
reivindicaciones de participación y la apuesta institucional estaban diri-
gidas al reconocimiento de los derechos territoriales de pueblos étnicos, 
lo que constituía un desafío sobre la concepción de lo negro y de lo afro.

En ese sentido, es posible percibir, de la Ley 70 de 1993, que se es-
tablecen cuatro escenarios: primero, de reconocimiento de derechos 

4	 “[E]l debate sobre la identidad étnica de las comunidades negras tuvo como 
punto de partida la necesidad de hacer de ellas un sujeto de derechos recono-
cible en el contexto del viraje multicultural que impulsaron la nueva Carta y la 
incorporación del Convenio 169 de la oit al ordenamiento interno. Definir a la 
comunidad negra era esencial para afianzar esa perspectiva y para determinar el 
contenido de los derechos que podría reivindicar por cuenta de su especificidad” 
(CoCons, t-576/14, mp Vargas Silva).



66

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

étnicos a pueblos negros, afros, raizales y palenqueros; segundo, de goce 
efectivo de derechos territoriales de estos; tercero, de mecanismos de 
participación institucional que garantizaran los anteriores; y cuarto, de 
bases para el ejercicio de la libre determinación de estos pueblos. 

Los dos primeros escenarios fueron de gran debate, por cuanto: 
Fue el resultado de una serie de procesos políticos y sociales 

complejos que exigieron conciliar una multiplicidad de intereses 
en un escenario que, en principio, se resistió a reconocer a los afro-
colombianos como poseedores de una identidad étnica común y de 
un status diferenciado equivalente al que se les había reconocido a 
los grupos indígenas. (CoCons, T-576, mp Vargas Silva) 

Por otro lado, en cuanto a los dos últimos ámbitos, en el cuerpo 
normativo de la ley, es posible identificar cómo la consulta previa es 
definida en relación con el derecho de participación de estos pueblos. 
Ejemplo de ello lo encontramos en los artículos 22 (parques naturales), 
38 (formación técnica y profesional) y 45 (ccan); siendo este último de 
trascendental importancia, en la medida en que creó el escenario más 
tangible de participación que dimana de la Ley 70.

La ccan —originalmente creada por Decreto 1371 de 1994, deroga-
do por el Decreto 2248 de 1995, a su vez derogado por el Decreto 3770 
de 2008— fue imaginada como el escenario de diálogo entre los pue-
blos afros, negros, palenqueros y raizales, y el Gobierno nacional; con 
el propósito de garantizar la participación de aquellos en los debates 
centrales de las agendas nacional y propia, así como establecer un es-
cenario de seguimiento y evaluación a las políticas concernientes a sus 
derechos. Por lo cual, se consideró necesario alimentar el ejercicio de 
concertación con las decisiones y las conclusiones que emanaran de las 
comisiones consultivas departamentales y la del Distrito Capital, con-
forme lo establecido en dichas normas. 

Asimismo, a partir de 2008, la ccan también fue investida con la 
función de concertar las medidas legislativas que pudieran afectar di-
rectamente a pueblos negros, afros, raizales y palenqueros. En esa me-
dida, a la instancia se le adjudicó el escalafón de cierre de la consulta a 
este tipo de medidas.

Sin embargo, a pesar de su radical importancia, la ccan ha sido ob-
jeto de diversas controversias, siendo las principales su integración y su 
ejercicio interno. En este espacio revisaremos únicamente, de manera 
general, el primer cuestionamiento.



67

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

Los interrogantes sobre la integración de la ccan sobrevinieron en 
la medida en que esta se encontraba conformada, principalmente, por 
organizaciones de base; las cuales, se alegaba, habían perdido legitimi-
dad, dado que los consejos comunitarios no se sentían representados en 
dicho espacio de concertación y tampoco tenían injerencia sobre sus inte-
grantes (ConEstado, 5 de agosto del 2010, mp Ostau de Lafont Pianeta). 

Estos cuestionamientos fueron objeto de análisis por parte del Consejo 
de Estado, a través de la decisión que resolvió la demanda interpuesta 
contra Decreto 2248 de 19955, por medio de la cual el alto tribunal ad-
ministrativo manifestó que

Visto en ese contexto, se observa que al actor le asiste razón en 
cuanto a la adopción como órganos de representación de las comu-
nidades negras para efectos del decreto, de la figura denominada 
organizaciones de base; puesto que ese uso y papel que se le da no 
tienen cabida en la Ley 70 de 1993 ni en el artículo transitorio 55 de 
la Constitución Política, toda vez que en este y concordantemente 
en aquella, la destinataria y depositaria de los derechos consagrados 
en la norma constitucional y, por ende, la legitimada para ejercer-
los es la misma comunidad negra en cada caso concreto, y es a ella 
a la que se le ha dado la titularidad de su propia representación 
para ese fin, como quiera que el inciso segundo de dicho artículo 
dispone que “en la comisión especial de que trata el inciso anterior 
tendrán participación en cada caso representantes elegidos por las 
comunidades involucradas”. (ConEstado, 5 de agosto del 2010, mp 
Córdoba Camacho)

5	 La demanda fue interpuesta contra el Decreto 2248 de 1995, a pesar de que este 
había sido derogado expresamente por el artículo 32 del Decreto 3776 del 2008, 
norma aún vigente que reglamenta la ccan. El Consejo de Estado, advirtiendo 
del fin de la vigencia del decreto, procedió a su examen, por cuanto la norma 
“preserva su presunción legal y pudo producir efectos jurídicos” (ConEstado, 
5 de agosto de 2010, mp Ostau de Lafont Pianeta). Téngase en cuenta que el 
Decreto 3776 del 2008 revivió la figura de “organizaciones de base”, la cual 
fue el objeto principal de la demanda revisada. Es por ello que, a pesar de que 
nadie ha cuestionado la vigencia de la norma de 2008, de manera tácita, se han 
establecido interpretaciones que pueden contrariar el alcance de sus disposi-
ciones, las cuales han derivado en la pregunta sobre la naturaleza de la ccan 
y su integración. No sobra, entonces, preguntar sobre las antinomias jurídicas 
que puede presentar la convivencia en un mismo sistema jurídico de dichas 
interpretaciones y de la norma vigente.



68

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

A pesar de que el fallo abrió las puertas para crear una nueva arqui-
tectura de representación afro, negra, raizal y palenquera, el alto tri-
bunal administrativo no tuvo en cuenta la complejidad de los procesos 
organizativos de estos pueblos y, además, partió “del supuesto de que 
el constituyente y el legislador les habían asignado a las comunidades 
negras unos ‘órganos precisos de representación’” (CoCons, t-576/14, 
mp Vargas Silva). 

En ese orden de ideas, el Consejo de Estado provocó una interpre-
tación restringida sobre el carácter de la participación de los pueblos ne-
gros, afros, raizales y palenqueros frente a los procesos de concertación 
y diálogo con el Gobierno nacional.

Fundamentado en esta interpretación, el Ministerio del Interior profirió 
la resolución 121 del 2012, por la cual se convocó, de manera restringida, 
a la integración de la ccan; en cuanto dispuso que esta solo podría estar 
integrada por representantes raizales y legales de consejos comunitarios 
de comunidades negras, con título colectivo adjudicado por el Incoder. 

Esta norma, entonces, excluyó la participación, en la ccan, de or-
ganizaciones de base y, por ende, de los procesos organizativos afro que 
no contaban con título colectivo o que su identidad étnica no se sostiene 
sobre una relación inescindible con el territorio. 

Situación que intentó resolver la Sentencia t-823 de 2012, en don-
de la Corte Constitucional manifestó que dicho acto administrativo 
era discriminatorio, en la medida en que restringía la participación en 
el ccan de consejos comunitarios con título colectivo, “en detrimento 
de aquellas comunidades que están en proceso de titulación, de las que 
habitan en áreas urbanas, en predios que no tienen la naturaleza de bal-
díos y de aquellas que se encuentran en situación de desplazamiento” 
(CoCons t-823/12, mp Pretelt Chaljub). 

Sin embargo, a pesar de la aclaración, dicho fallo también se inscri-
bió en una interpretación restringida sobre el carácter de la categoría de 
pueblos, en tanto, la circunscribió a la relación de estos con el territorio; 
lo cual lo apartó de lo ya señalado en la Sentencia t-586 del 2007, en 
donde se aclara que la definición del pueblo negro

Trasciende del concepto de territorio o de propiedad colectiva, 
porque, más allá de que dichos grupos estén asentados en determi-
nado lugar, lo relevante es que compartan unos valores culturales 
que generen una unidad de grupo y que permitan diferenciarlos del 
resto de la sociedad. (citado por CoCons t-546/14, mp Vargas Silva)



69

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

Deducción hermenéutica que llevó también a desconocer la comple-
jidad de los procesos organizativos afros, negros, raizales y palenqueros, 
pues restringió la representación de estos en los espacios consultivos, 
a aquellos que tuvieran alguna relación territorial, lo que impidió la 
participación, en la instancia de diálogo y concertación nacional, de las 
organizaciones de base y otras. 

De esta manera, la sentencia omitió la doctrina nacional e inter-
nacional en materia de participación étnica, asunto preocupante, espe-
cialmente cuando la ccan, desde 2008, adquirió un papel fundamental 
frente a consultas previas de carácter legislativo.

Es por ello que, en Sentencia hito t-546 de 2014, la Corte Constitucional 
determinó, ampliando la interpretación anteriormente formulada, que 

La relación de la comunidad con un territorio determinado es 
indicativa de su identidad étnica, pero no es un factor determi-
nante para confirmar o excluir su condición de titular de derechos 
étnicos. Aunque las minorías étnicas suelen mantener una relación 
ancestral con sus territorios que, por lo general, incide en su su-
pervivencia, el hecho de que la población afrocolombiana sea una 
de las más afectadas por el fenómeno del desplazamiento forzado 
y las falencias institucionales en la protección de su derecho a la 
propiedad colectiva impiden asociar la identidad étnica y los de-
rechos que de ella se derivan a que mantengan un vínculo con sus 
territorios. (CoCons t-576/14, mp Vargas Silva) 

Por lo tanto, el carácter de la participación y representación de afros, 
negros, raizales y palenqueros, en instancias a nivel nacional, regional 
o local, no puede someterse a la relación de estos con lo territorial, sino 
que depende de otros parámetros, entre los cuales, se señala como de 
mayor importancia, la auto-identificación o autodeterminación como 
pueblo (CoCons t-576/14 mp Vargas Silva).

Además, la Corte propuso la regla según la cual ninguna autoridad 
administrativa ni judicial puede imponerle a los pueblos negros, afros, 
raizal y palenquero un modelo específico de institución representativa. 
En ese sentido, la legitimidad para establecer el carácter de la represen-
tación en la ccan recae únicamente sobre los pueblos (CoCons t-576/14, 
mp Vargas Silva). Aspecto de especial relevancia, si se tiene en cuenta 
que la definición de la participación en la ccan se encuentra ligada al 
ejercicio de la consulta previa.



70

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

Por otra parte, téngase en cuenta que uno de los antecedentes de esta 
sentencia fue la celebración del Primer Congreso Nacional Autónomo del 
Pueblo Negro, Afrocolombiano, Palenquero y Raizal, celebrado entre el 23 
y 27 de agosto de 2013, en Quibdó (Chocó). Si bien la iniciativa del espacio 
fue de los pueblos, con el objetivo de diseñar un escenario que permitiera 
reactivar su diálogo con el Gobierno nacional, el Ministerio del Interior 
asumió el ejercicio de convocatoria, mediante resolución 733 del 11 de junio 
de 2013, “por la cual se convoca y apoya el Congreso Nacional Autónomo 
de Consejos Comunitarios y se convoca a Asambleas Departamentales 
de Comunidades Negras, Afrocolombianas, Raizales y Palenqueras”. 

El Ministerio, en ese sentido, aprovechó el espacio, en su momento, 
para dar lugar a la convocatoria de un escenario consultivo y transito-
rio con los pueblos afros, negros, raizal y palenquero. Mediante este se 
lograría desarrollar la consulta previa del decreto que reglamentaría la 
ccan y sus respectivas comisiones departamentales, conforme a lo es-
tablecido en el artículo 45 de la Ley 70. 

Además, la institución estatal concibió el espacio como una opor-
tunidad para adelantar la consulta con estos pueblos sobre la creación 
de una instancia nacional permanente de consulta previa de medidas 
legislativas (artículo 5). Lo anterior, conforme lo expresó el Ministerio 
del Interior, en los considerandos de la resolución y, según manifestó, 
dando cumplimiento a las órdenes impartidas por la Corte Constitucional 
en la Sentencia t-823 de 2012 y sus autos de trámite.

La resolución fue objeto de diversas controversias concernientes a 
la integración y al propósito del Primer Congreso convocado. Frente a 
ambos puntos, respectivamente, cnoa (2013) manifestó, primero, que 
la “convocatoria debía ser amplia y extenderse a todas las expresiones 
organizativas afrocolombianas”; y, segundo, que los encuentros regiona-
les celebrados “No constituyen la Consulta Previa de ninguna manera”.

A pesar de las diversas objeciones presentadas a la convocatoria del 
Ministerio, el espacio pudo celebrarse y permitió la creación de la Anafro, 
como escenario de interlocución directo con el Gobierno nacional, y la 
cual estaría regida por un mandato político proferido por los mismos 
pueblos. Sin embargo, el carácter de esta organización, como espacio 
consultivo de medidas legislativas, fue cuestionado y condujo a que, por 
medio de la Sentencia t-576 de 2013, la Corte Constitucional también 
se pronunciara al respecto. 

En el fallo, el alto tribunal señaló algunas inconsistencias que, con-
sideró, restaban legitimidad al carácter consultivo del Primer Congreso; 



71

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

siendo las más importantes las relativas al tipo de participación esta-
blecido en la convocatoria —realizada mediante la resolución 733—, la 
ambigüedad frente al propósito del Congreso —también señalado en 
el acto administrativo— y la falta de información respecto a los decre-
tos que pretendían ser consultados previamente (CoCons t-576/13, mp 
Vargas Silva).

En cuanto al primer asunto, la Corte reiteró la doctrina concerniente 
a la apertura de la categoría de pueblo y no restringirla al ámbito terri-
torial. Respecto al segundo, el alto tribunal señaló que era ambiguo el 
propósito de la convocatoria, dado que para el Ministerio el espacio tenía 
carácter consultivo, para los pueblos —quienes tuvieron la iniciativa de 
la convocatoria— tenía otra connotación diferente; por ello, concluyó la 
Corte que se vulneró el principio de buena fe de la consulta previa. Y, 
en lo relacionado al tercer asunto, el fallo estableció que la omisión de 
la entrega de los decretos y demás normas que pretendían ser consul-
tadas, viciaba el principio de información que debe regir a la consulta 
(CoCons t-576/13, mp Vargas Silva).

En suma, la Corte Constitucional resolvió que el Primer Congreso, 
al vulnerar los estándares que rigen la consulta previa, no podía consi-
derarse como un escenario consultivo. En su lugar, ordenó al Ministerio 
del Interior a convocar un proceso de consulta que obedeciera los están-
dares nacionales e internacionales, con el propósito de fijar un escenario 
de representación del pueblo afro, negro, raizal y palenquero, por medio 
del cual se pudieran surtir los procesos de consulta previa a medidas 
legislativas. Asimismo, la Corte estableció que el marco de referencia 
para la creación de dicha instancia debía ser la Propuesta de protocolo de 
consulta previa, libre e informada y vinculante para comunidades negras, 
afros, palenquera de áreas rurales y urbanas, documento que emergió del 
Primer Congreso (CoCons t-576/13, mp Vargas Silva). 

El desarrollo de este proceso empezó a finales del 2014 y ya en 2015 
ha sido receptor de varias críticas, especialmente frente a la consulta al 
Plan Nacional de Desarrollo 2014-2018.

Decretos 1396 y 1397 de 1996

Como se expuso anteriormente, la movilización indígena de 1996 
concluyó en la concertación y promulgación del Decreto 1396 de 1996, 
por medio del cual se creó la cndh, por un lado; y del Decreto 1397 de 
1996, a través del cual se instituyeron la Comisión Nacional de Territorios 



72

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

Indígenas (cnti) y la Mesa Permanente de Concertación Nacional con 
los Pueblos y Organizaciones Indígenas (mpc), por el otro. 

Cada escenario cuenta con funciones distintas, pero se encuentran 
integrados por estructuras similares. Las mesas temáticas (cnti y cndh) 
pretenden que de manera concertada, entre las organizaciones indígenas 
y el Gobierno nacional, se formulen e implementen políticas públicas 
concretas para superar los problemas territoriales y humanitarios que 
aquejan a los pueblos. 

En cambio, la mpc cuenta con finalidades más amplias, estableciendo 
que a través de esta se deben definir las rutas metodológicas para ade-
lantar las consultas previas a nivel legislativo, así como algunos criterios 
y garantías para ejercer el derecho en el campo administrativo. 

En estos escenarios se han logrado concertaciones en materia de 
políticas públicas, entre las que destacan los acuerdos logrados en el 
Plan Nacional de Desarrollo 2010-2014 y 2014-2018, el Programa de 
Garantía de Derechos ordenado por la Corte Constitucional mediante 
Auto 004 de 2009, el Decreto de Ley 4633 de 2011 y los Decretos 1953 y 
2333 del 2014, entre otros. 

Sin embargo, el ejercicio de deliberación entre pueblos indígenas y 
Gobierno nacional a través de este escenario no ha sido lineal. Por el 
contrario, se han podido identificar tres periodos: el comienzo (1996-
2008), la suspensión de escenarios de diálogo y concertación (2006-2007) 
y el regreso a los escenarios (2009-actualmente) (mpc, 2013, pp. 14-19). 

Cabe destacar que la intermitencia del escenario obedece principal-
mente al incumplimiento de los acuerdos pactados, a la falta de voluntad 
política o capacidad de decisión de los representantes estatales que acu-
den a dicha instancia y a la renuencia del Gobierno nacional de asumir 
obligaciones para la protección de los derechos de los pueblos indígenas. 
Por ejemplo, cuando aquel manifestó su negativa de aprobar la dnudpi 
ante la Asamblea General de las Naciones Unidas.

La mpc inició nuevamente sus labores luego de que los sendos 
procesos de movilización a nivel nacional e internacional empezaran 
a tener eco en las instancias gubernamentales. En esa medida, resalta 
la visita del entonces Relator de las Naciones Unidas para los pueblos 
Indígenas, James Anaya, quien luego de su visita formuló recomenda-
ciones al Gobierno nacional. También sobresale la organización del 
Tribunal Permanente de los Pueblos (tpp), por medio del cual, en ejer-
cicio de los derechos jurisdiccionales de los pueblos, resolvió condenar al 



73

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

Estado colombiano y a algunas multinacionales por el genocidio contra 
los pueblos (mpc, 2013, pp. 17-18). 

Por último, como uno de los componentes esenciales de las estrate-
gias de los pueblos indígenas frente a la brecha entre estos y el Gobierno 
nacional, las organizaciones decidieron emprender cruzadas jurídicas 
contra las leyes expedidas que aunque afectaban los derechos de los 
pueblos no fueron consultadas previamente. De esta manera, la Corte 
Constitucional resolvió a favor de los pueblos declarando la inexequi-
bilidad de normas como el Estatuto de Desarrollo Rural (Ley 1152 de 
2007), la Ley forestal (Ley 1021 de 2006), entre otras. Aunado a ello, 
la Corte profirió el Auto 004 de 2009, en donde además de declarar el 
riesgo de exterminio físico y cultural de los pueblos indígenas, ordenó 
al Gobierno nacional promover un política de protección de derechos, 
que debía ser objeto de consulta. 

Estos factores incentivaron la reanudación permanente de la mpc al 
punto que hoy en día además de lograr la consulta previa de las políticas 
anteriormente expuestas6, cuenta con un equipo de trabajo interdiscipli-
nario, organizado por siete comisiones específicas: salud, icbf, educa-
ción, Decreto Ley 4633 de 2011, comunicaciones, política de soberanía 
alimentaria y mujeres indígenas. 

Decreto 1320 de 1998

El Decreto 1320 de 1998 constituye el primer intento estructurado de 
reglamentar la consulta previa y de definir lineamientos de lo estableci-
do en la Ley 99 de 1993. El tema estaba en pleno debate en el país, y se 
requería agilizar proyectos en curso, tras los paradigmáticos propósitos 
de la construcción de la hidroeléctrica de Urrá (Rodríguez Garavito y 
Orduz, 2012a) y la extracción petrolera en territorio Uwa (CoConst, su-
039/98, mp Barrera Carbonell). 

Si bien el Decreto 1320 se erige como el medio normativo por medio 
del cual el Estado entró a regular a la consulta previa, introduciendo 
parámetros procesales a través de los cuales se debía llevar a cabo el pro-
ceso, la norma no fue consultada, tampoco se inspira en la normatividad 

6	 Para un análisis de los procesos de consulta previa del Decreto de Ley 4633 de 
2011, que además condensa la experiencia del 2011, se recomienda Rodríguez 
Garavito y Orduz Salinas (2012b).



74

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

internacional previamente mencionada, y no encuentra sustento en las 
consideraciones del bloque de constitucionalidad expuesto. Asuntos por 
los que ha sido cuestionada la norma tanto por la Corte Constitucional 
como por la oit, al respecto:

Para efecto de la consulta no sobra recordar que en la Sentencia 
t-652 de 1998, esta corporación ordenó a los Ministerios del Interior 
y de Medio Ambiente abstenerse de aplicar el Decreto 1320 de 1998, 
y que el Consejo de Administración de la oit solicitó al Gobierno 
nacional la modificación de dicho decreto, por quebrantar el espí-
ritu del Convenio 169 que el decreto en mención dice reglamentar. 
(CoCons t-955/03, mp Tafur Galvis)

La declaración de inviabilidad que la Corte Constitucional le endil-
gó al decreto, ratificada en Sentencias t-880 de 2006 y t-955 de 2003, y 
sumada al concepto 1708 de 2007 que al respecto emitió el Consejo de 
Estado, dan cuenta que la norma, a pesar de no ser declarado expresa-
mente, se encuentra en el limbo jurídico y no podría considerarse como 
parte integral del ordenamiento jurídico. 

El Decreto 1320, en el artículo 1, establece: “[l]a consulta previa tiene 
por objeto analizar el impacto económico, ambiental, social y cultural” 
(énfasis agregado). Esta definición permite comprender la perspectiva 
del legislador respecto de la consulta previa, de lo que se desprende que 
es un mecanismo consultivo que permite examinar las consecuencias de 
un proyecto o una ley en el aspecto económico, ambiental, social o cul-
tural de un grupo específico. Esto implica la reducción de los contenidos 
esenciales de la consulta previa a un mero procedimiento consultivo, lo 
cual le resta su carácter intercultural y sustantivo.

El decreto divide el proceso consultivo en dos facetas: en primer lu-
gar, se plantea llevar a cabo los estudios preliminares, donde corresponde 
comprobar si el proyecto que se va a desarrollar afecta o no a un pueblo 
étnico; y, en segundo lugar, una vez se ha probado que el proyecto tiene 
impacto sobre el pueblo, se desarrolla la consulta previa. Así, solo en este 
periodo se entra a estudiar cuáles son los posibles efectos del proyecto 
y las afectaciones y efectos que puedan tener lugar.

La primera etapa de la consulta previa busca determinar si hay o 
no la necesidad de implementar el proceso de consulta. En ese orden, 
el decreto estipula los mecanismos que permiten determinar los pro-
yectos que producirán afectaciones, así como a la población afectada, 
sujeto de consulta. 



75

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

De acuerdo con dicho decreto, la consulta previa se debe llevar a 
cabo cuando el proyecto se ejecute “en zonas de resguardo o reservas 
indígenas o en zonas adjudicadas en propiedad colectiva a comunida-
des negras” (art. 2), y en las zonas en las que habiten estos “grupos”. De 
esta forma, la norma relaciona la necesidad de la consulta previa con la 
titularidad territorial restringida de los pueblos étnicos, pues para ac-
ceder al derecho, se debe probar que el proyecto afectará a un territorio 
que es objeto de título colectivo. Tras este proceso —y en el caso de que 
se ratifique que el proyecto no afecta a la comunidad—, el impulsador 
puede iniciar y llevar a cabo el proyecto. En caso contrario, se desprende 
la necesidad de llevar a cabo la consulta previa. 

La segunda parte del proceso es la fase de consulta, en la que se busca 
indagar las posibles afectaciones que el proyecto podría llegar a tener. 
Para estos estudios, el impulsador del proyecto debe buscar involucrar 
a las comunidades —no pueblos— y llevar a cabo la investigación en 
conjunto. La participación de la comunidad se debe dar por medio de 
“los representantes legales o las autoridades tradicionales y frente a las 
comunidades negras con la participación de los miembros de la Junta 
del Consejo Comunitario o, en su defecto, con los líderes reconocidos 
por la comunidad de base” (art. 5). 

En caso de no tener colaboración de los afectados, el impulsador 
puede llevar a cabo la investigación por su lado, lo que implica el desco-
nocimiento del carácter participativo que debe prevalecer en la consulta. 
De todas formas, dichas investigaciones deben considerar las posibles 
implicaciones del proyecto en aspectos ambientales, económicos, socia-
les y culturales. Igualmente, debe considerar las medidas para enfrentar 
dichos impactos.

En ese sentido, en materia procedimental, el Decreto 1320 concibe la 
consulta en dos facetas: la determinación de una posible afectación y el 
desarrollo de la consulta. Abandonando, nuevamente, el debate central 
sobre los mecanismos efectivos para garantizar un diálogo intercultural 
que promueva el consenso sobre las formas de garantizar la coexistencia 
armónica entre modos de vida diferentes. 

Asimismo, se han identificado otras deficiencias de la norma, por 
ejemplo: 1) carece de indicadores y procedimientos frente a los impac-
tos culturales; 2) los tiempos no se encuentran en consonancia con los 
procesos culturales propios; 3) los mecanismos de información no apli-
can los estándares de los principios de información y buena fe; 3) la 
continua aplicación del decreto a pesar de las observaciones de la oit y 



76

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

la declaración de inviabilidad de la Corte Constitucional; 4) el desco-
nocimiento de los pueblos al reducirlos a comunidades; 5) la restricción 
de la consulta a resguardos y territorios colectivos reconocidos oficial-
mente, lo cual excluye los territorios en su acepción integral (Grueso 
Castelblanco, s. f., p. 51).

Directiva presidencial número 10 de 2013

El Gobierno nacional expidió la directiva presidencial número 10 
del 7 de noviembre de 2013, por medio de la cual fijó la Guía para la 
realización de consulta previa con comunidades étnicas. Esta estrategia, 
de origen exclusivamente gubernamental, debe ser concebida como 
una herramienta que orienta a los funcionarios públicos en materia de 
coordinación interinstitucional. Por lo cual, en ningún momento puede 
ser aplicada como desarrollo normativo de la consulta previa y debe ser 
objeto de permanente debate. 

De acuerdo con lo planteado en el documento, por medio de la di-
rectiva se busca la eficiencia administrativa y la ejecución de buen go-
bierno en la realización de los procesos de consulta previa. Siendo este 
modelo gubernamental un desarrollo de aquellos preceptos establecidos 
en el Plan Nacional de Desarrollo 2010-2014, que no fueron objeto de 
acuerdo y consulta con los pueblos étnicos. 

Es importante observar que se inscribe en la política pública para 
la implementación de los Proyectos de Interés Nacional y Estratégicos 
(pines), que comprenden otros instrumentos como el documento conpes 
3762 de 2013.

Téngase en cuenta que en el conpes 3762, a través del cual se pre-
tenden fijar “los lineamientos de política para la identificación y priori-
zación de proyectos de infraestructura, hidrocarburos, minería y energía 
considerados de interés nacional y estratégicos (pines)”, se establece que 
la consulta previa, los permisos y trámites ambientales, y las relaciones 
con las comunidades en las diferentes regiones son parte de las princi-
pales dificultades que afectan la agilidad y viabilidad del desarrollo de 
los proyectos en estos sectores (conpes 3762, 2013). 

En materia de consulta el instrumento de política pública propone 
la formulación de “directrices, metodologías, protocolos y herramientas 
para coordinar las competencias y participación de las entidades invo-
lucradas que permitan realizar el proceso con eficacia, respetando los 
estándares de protección del derecho” (conpes 3762, 2013). 



77

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

En virtud de cumplir estos objetivos, la directiva fue expedida con 
el propósito de constituirse en el protocolo que regula la coordinación 
interna de las entidades públicas involucradas, a efectos de garantizar 
la integración de las competencias correspondientes. Así, se busca la 
distribución eficaz de los recursos, la eficiente circulación de la infor-
mación relevante, la transparencia en los procesos y el seguimiento al 
cumplimiento de los deberes de las entidades responsables. 

Con este propósito, el protocolo concibe a la consulta previa como 
un mecanismo que se debe desarrollar en cinco etapas. Estas son: 1) cer-
tificación de la presencia de las comunidades; 2) coordinación y prepa-
ración; 3) pre-consulta; 4) consulta previa; 5) seguimiento de acuerdos. 
Esta distribución mecánica del derecho permite controvertir la vigencia 
de los postulados establecidos en el mencionado Decreto 1320. 

Asimismo, en la directiva se hace un análisis detallado de los pasos 
que deben cumplirse para llevar a cabo el proceso de consulta. Sin em-
bargo, es posible dividir estos en dos facetas. La primera hace referencia 
a los momentos que deben cumplirse antes de iniciar el proceso de con-
sulta; la segunda da cuenta del proceso que se debe surtir una vez iniciada 
la consulta y el seguimiento que debe promoverse una vez finalizada.

Es clara la posición técnica de la directiva-protocolo, de establecer 
un procedimiento preciso para determinar la necesidad o no de celebrar 
una consulta previa. Sin embargo, a pesar de los argumentos guberna-
mentales, en donde se establece que la directiva es una mera orientación 
para sus funcionarios públicos, es evidente que las disposiciones allí es-
tablecidas restringen los parámetros que la normatividad internacional 
ha esbozado en torno a la consulta previa, que repercuten negativamente 
en el debate de forjar con la consulta un escenario que conduzca nece-
sariamente al diálogo intercultural. 

Esto es así por cuanto el llamado protocolo divide la primera faceta 
en tres etapas, y, así mismo, cada una en varios pasos. De esta forma, de 
cada una de las etapas planteadas se desprende un procedimiento bas-
tante preciso. Esto resulta en una amplia regulación del proceso previo 
a la consulta y a la determinación de si esta es necesaria o no, en donde 
el diálogo y el entendimiento mutuo no son obligatorios. 

El asunto se torna más preocupante por cuanto la misma directiva 
termina teniendo un carácter vinculante, no tanto por su inscripción en 
el ordenamiento jurídico interno, en donde debe ser comprendido como 
una mera orientación, sino por el temor de los funcionarios en el sentido 
de que su desconocimiento o inaplicación termine en falta disciplinaria. 



78

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

Decreto 2613 de 2013

Finalmente, el Decreto 2613 del 20 de noviembre de 2013 es regla-
mentario y pretende dar piso jurídico al Protocolo de coordinación interins-
titucional para la consulta previa, es decir, la directiva formulada desde 
el Ministerio del Interior. El objetivo de este es orientar a las entidades 
públicas sobre el procedimiento que debe llevarse a cabo para realizar 
una consulta previa idónea, que cumpla con las estrategias trazadas en 
el conpes 3762 de 2013. 

De ahí que la institucionalidad creada en torno a la política de 
pines adquiere una relevancia especial en el momento de determinar la 
procedencia de la consulta previa. Incluso, el decreto dispone que aun en 
asuntos que no requieran consulta previa, el Gerente de los pines —o 
un comité técnico— puede asignar a ciertas entidades “tareas específicas 
sobre esos asuntos”. 

Algunos aspectos que resultan incómodos de la reglamentación con-
tenida en el decreto, que entran en contravía con los principios sobre 
los cuales se erige la consulta previa, son los parámetros establecidos 
para definir la presencia o no de pueblos étnicos en su territorio; lo que 
otorga al Ministerio del Interior sendos poderes para tal efecto. Esta 
disposición se matiza con el establecimiento de plazos concretos que 
las entidades deben obedecer con el objetivo de estandarizar el proce-
dimiento y la información necesaria para determinar la procedencia o 
no de la consulta previa. 

El decreto también otorga especial interés a la preparación y a la 
coordinación de la preconsulta y la consulta, en donde se le da la po-
testad de dirección y realización de las convocatorias y reuniones a la 
Dirección de Consulta Previa del Ministerio del Interior. Finalmente, 
crea un comité de seguimiento en el cual todos los sujetos del proceso 
participan. Este comité tiene el objetivo de verificar el “cumplimiento 
de los compromisos adquiridos en la consulta” y, una vez esto suceda, 
decidir si se puede o no proceder a la reunión de cierre del proceso. 

Se debe tener en cuenta que en manos de estas entidades también 
reposa el reconocimiento de las autoridades indígenas legítimas para 
participar en el proceso de consulta, lo cual lo aparta de los mecanismos 
propios de cada pueblo para determinar su representación. 

Si bien este decreto apenas da un esquema formal de los pasos que 
debe seguir la consulta, en un esfuerzo por regular y coordinar las ac-
ciones estatales, la falta de diálogo con los afectados para su formula-
ción, le resta el potencial que tiene este mecanismo de participación en 



79

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

la consolidación de un Estado social de derecho que se erige sobre el 
reconocimiento de una nación de diversidad étnica y cultural.

En suma, en el ámbito nacional, el desarrollo normativo ha intentado 
reducir el ámbito de la consulta a un procedimiento formal y meramente 
consultivo, mediante normas jurídicas que no han contado en su for-
mulación con la propia participación de los pueblos étnicos. A pesar de 
ello, el desarrollo normativo de la consulta como derecho fundamental y 
mecanismo de participación ha estado más del lado de la jurisprudencia 
de la Corte Constitucional y su interpretación de las normas interna-
cionales por vía del bloque de constitucionalidad.

¿Regulación nacional a la consulta previa?

En el actual escenario normativo las diferentes posiciones no se ha-
cen esperar: primero, encontramos aquellos que de manera conscien-
te consideran oportuna una regulación del derecho vía ley estatutaria, 
como corresponde en el ordenamiento constitucional; en segundo lugar, 
se recogen aquellas posiciones que plantean la regulación vía decreto, 
en cuanto la formulación de una ley estatutaria, sin conocer las garan-
tías que pueda ofrecer el Congreso de la República al momento de los 
debates que se deban surtir, podría culminar en perjuicio para los pue-
blos; y, por último, los sectores que exponen que la regulación norma-
tiva del derecho resulta innecesaria, por cuanto las reglas establecidas 
por la Corte Constitucional son suficientes para garantizar el derecho. 

En últimas, la oscilación de las distintas posiciones es una respuesta 
a la incertidumbre generada por el paso de cualquier proyecto normati-
vo por el Congreso de la República, considerando que lo más oportuno 
es evitar los riesgos que tal proceso pueda generar. Es decir, el debate 
tiende a privilegiar la manera más pragmática por medio de la cual el 
derecho debe ser regulado y garantizado al interior del ordenamiento 
jurídico colombiano. Siendo necesario manifestar que dichas salidas, 
así sea por las mayores atribuciones que puedan concedérsele, carga un 
nivel de inseguridad jurídica que, en últimas, constituirá un detrimento 
para el goce efectivo de la consulta previa. 

Jurisprudencia constitucional en desarrollo de la consulta previa

Así como en el ámbito internacional, la consulta previa en Colombia 
ha evolucionado significativamente gracias a la jurisprudencia de la Corte 



80

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

Constitucional, la cual —en diferentes pronunciamientos— ha delimitado 
y ajustado el concepto a los requerimientos necesarios para la aplicación 
de la consulta al interior de la nación. Dicho ejercicio hermenéutico ha 
obedecido, en algunos aspectos, a los criterios establecidos en la nor-
matividad internacional, considerándose la fuente jurisprudencial más 
enriquecedora sobre la materia en la región (Rodríguez-Garavito, 2012). 

La discusión que gira en torno a la aplicación de la consulta previa 
tiene dos vías: por un lado, encontramos la inquietud que surge a partir 
de la obligatoriedad del consentimiento respecto de medidas adminis-
trativas; y, por otro, su carácter obligatorio a la hora de imponer dispo-
siciones de orden legislativo. 

Siguiendo a la Corte en Sentencia c-187/2011 (mp Sierra Porto) 
encontramos que en lo que respecta al tipo de medidas que deben ser 
consultadas previamente con los pueblos étnicos, han dominado los 
preceptos del c-169, para señalar que la consulta no solo recae sobre las 
medidas administrativas sino también las legislativas, y dentro de estas 
últimas ha incluido las leyes aprobatorias de los tratados internacionales 
e incluso las reformas constitucionales.

Desde el comienzo, el debate jurisprudencial giró en torno al con-
cepto de afectación directa y sus alcances, con el propósito de delimitar 
de manera clara cuándo se debe consultar a los pueblos y cuándo no. 
Los primeros acercamientos a la problemática se enmarcaron en casos 
donde se cuestionaba la participación y la consulta de los pueblos frente 
a medidas administrativas de carácter ambiental. 

En la Sentencia su-039/97 (mp Barrera Carbonell) se planteó que era 
menester buscar un equilibrio entre el desarrollo económico del país, y 
la “subsistencia” y protección de los pueblos étnicos. En esta oportuni-
dad, la Corte afirmó que aunque la consulta previa debe ser un meca-
nismo importante de participación, la entidad administrativa no tiene 
la obligación de acatar la decisión tomada por los pueblos indígenas. 
Sin embargo, aclaró, cuando no sea posible el acuerdo o la concertación, 
la decisión de la autoridad debe estar desprovista de arbitrariedad y de 
autoritarismo. En consecuencia, la decisión debe ser objetiva, razonable 
y proporcionada a la finalidad constitucional que le exige al Estado la 
protección de la identidad social, cultural y económica del pueblo in-
dígena o tribal.

Siguiendo la misma sentencia, el juez constitucional declaró que 
la consulta previa es un mecanismo de participación y también un de-
recho fundamental ligado a la “subsistencia” de los grupos étnicos. Lo 



81

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

que generó la línea de ambigüedad de ambivalencia de la consulta, ya 
expuesta anteriormente.

Para la Corte Constitucional la explotación de los recursos natura-
les en los territorios colectivos étnicos debe hacerse compatible con la 
protección que el Estado debe dispensar a la integridad social, cultural 
y económica de los pueblos; integridad que configura un derecho funda-
mental para los sujetos colectivos, por estar ligada a su pervivencia como 
pueblo. El carácter de derecho fundamental que la Corte le imprime 
a la consulta implica, entonces, una mayor protección por parte de las 
autoridades estatales y una vigilancia efectiva sobre su debido cumpli-
miento frente a las medidas que la requieran (CoCons su-039/97, mp 
Barrera Carbonell).

Entendida de forma temprana la importancia de la consulta previa 
como derecho fundamental y mecanismo de participación, el alto tri-
bunal constitucional encontró que la exigencia continua por parte de los 
pueblos frente a la consulta no se restringía a medidas administrativas 
sino que también era válida para aquellas de carácter legislativo que les 
afectaban y cuya obligatoriedad se encontraba inscrita en el c-169. De 
esta manera, amplió la controversia, asumiendo competencia para deli-
mitar los alcances del criterio de aplicación de la consulta a toda medida 
que afectara a los pueblos (CoCons su-039/97, mp Barrera Carbonell).

Adicional a esto, el juez constitucional manifestó la exigibilidad de 
la consulta cuando existiera una vinculación intrínseca entre el conte-
nido del proyecto y la afectación de la identidad étnica de los pueblos. 
Como lo manifestó en Sentencia c-175 de 2009, el tribunal insistió en 
que no es necesaria la consulta cuando la afectación de la medida no 
pueda predicarse de forma particular a los pueblos étnicos. A su vez, 
manifestó que esta conclusión también se predica cuando el asunto re-
gulado no tuviera relación con aspectos que razonable y objetivamente 
conformen la identidad diferenciada étnicamente (CoCons c-175/09, 
mp Vargas Silva).

Como se señaló, el alto tribunal en Sentencia c-030 del 2008, uno 
de los parámetros para identificar las medidas legislativas susceptibles 
de consulta es su relación con las materias reguladas por el c-169: 

Así puede señalarse que no toda medida legislativa que de 
alguna manera concierna a los pueblos indígenas y tribales (pue-
blos étnicos) está sujeta al deber de consulta, puesto que como se 
ha visto, en el propio convenio se contempla que, cuando no hay 
una afectación directa, el compromiso de los Estados remite a la 



82

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

promoción de oportunidades de participación que sean, al menos, 
equivalentes a las que están al alcance de otros sectores de la po-
blación. (CoCons c-030/08, mp Escobar Gil)

Por lo tanto, solo aquellas medidas legislativas que afecten directa 
y específicamente (de manera negativa o positiva) a pueblos indígenas, 
afrodescendientes, palenqueros, raizales y rom deben ser consultadas 
de manera previa, libre e informada; entendiendo que hay una afecta-
ción directa cuando se altera el estatus del pueblo. De lo contrario, su 
participación deberá estar garantizada de manera general, en la misma 
medida que la de los demás ciudadanos. 

Para ilustrar este punto la Corte, en Sentencia c-068 de 2013 plan-
teó que: 

La jurisprudencia constitucional entiende que existe una afec-
tación directa, entre otras, en las siguientes hipótesis: 1) cuando la 
medida regula un asunto que, por expresa disposición constitucio-
nal, debe estar sometido a participación directa de las comunidades 
étnicas; 2) cuando la medida se encuentra estrechamente vinculada 
con el ethos o identidad étnica de los pueblos indígenas; 3) cuando 
el objeto principal de la regulación son una o varias comunidades 
o pueblos tribales o el desarrollo concreto de un derecho previsto 
en el Convenio 169 de 1989 de la oit; y 4) cuando a pesar de tra-
tarse de una medida general, i) esta tiene mayores efectos en las 
comunidades indígenas que en el resto de la población, o ii) regula 
sistemáticamente materias que conforman la identidad de dichas 
comunidades, por lo que puede generarse o bien una posible afec-
tación, un déficit de protección de sus derechos o una omisión le-
gislativa relativa que las discrimine. (mp Guerrero Pérez)

Al respecto, es importante señalar que en Sentencia c-366 de 2011 
la Corte Constitucional estableció como criterios para la consulta de 
medidas legislativas la afectación “directa” y “específica”, lo que im-
plica la introducción de elementos adicionales a los dispuestos en el 
c-169 y/o la dnudpi. Resulta trascendental el análisis de la categoría de 
“afectación”, su alcance y, en general, definir con criterios racionales y 
sustantivos cuándo un pueblo es o no afectado por una medida legis-
lativa; para lo cual siempre debe primero procurar establecerse por qué 
el pueblo étnico considera que determinada medida legislativa merece 
ser objeto de consulta.



83

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

En cuanto al procedimiento, la Corte ha recalcado la importancia 
de que la consulta previa esté precedida de un trámite preconsultivo que 
establezca el conducto regular de este mecanismo bajo los estándares 
internacionales y nacionales en cada caso. Esta participación debe ser 
efectiva y no debe hacerse de manera superficial, para cumplir con ciertas 
formalidades. En este sentido, la Corte ha afirmado que no tendrá valor 
de simple trámite administrativo, sino que se debe garantizar el ejercicio 
pleno del derecho a la defensa de los pueblos respecto a las medidas adop-
tadas, o esfuerzos extemporáneos por parte del Gobierno nacional para 
cumplir con dicho procedimiento (CoCons C-175/09, mp Vargas Silva).

Por último, en cuanto a los efectos, la Corte ha entendido que cuando 
no sea posible el acuerdo o la concertación, la decisión de la autoridad 
debe estar desprovista de arbitrariedad y de autoritarismo. En 2009, a 
través de una de las sentencias más celebradas por los movimientos so-
ciales, el Alto Tribunal acogió los criterios de la Corte Interamericana de 
Derechos Humanos e incorporó el consentimiento previo de los pueblos 
étnicos consultados cuando del proyecto se deriven efectos estructurales 
(CoCons t-769/09, mp Nilson Pinilla Pinilla).

Este precedente sentó las bases para que en Sentencia t-129/11 la 
Corte Constitucional estableciera las siguientes reglas respecto a la 
consulta de todo tipo de medida que pretenda intervenir territorios de 
pueblos étnicos, sin importar la escala de afectación: 

·· Tratamiento de la consulta previa como un derecho de naturaleza 
fundamental. 

·· Inadmisión de posturas adversariales o de confrontación durante el 
desarrollo de los procesos y la promoción de diálogos entre iguales 
a pesar de las diferencias.

·· Cumplimiento de procedimientos de los requisitos esenciales de los 
procesos de consulta previa y no asimilarlas a meros trámites admi-
nistrativos o reuniones informativas.

·· Promoción de relaciones de comunicación efectiva basadas en el 
principio de buena fe, en donde se resaltan las particularidades de 
cada pueblo y su relación con el territorio y los bienes naturales.

·· Fijación de términos con enfoque diferencial para los procedimientos, 
obedeciendo las particularidades de cada pueblo, y la prohibición de 
un término único para todas las consultas.

·· Definición de un procedimiento a seguir en cada proceso de con-
sulta, que incluya etapas pre y pos consultivas de corto, mediano y 
largo plazo, a realizarse de común acuerdo con los pueblos afectados. 



84

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

·· Control obligatorio de las autoridades en materia ambiental y ar-
queológica, y la expedición de licencias previa verificación de todos 
los requisitos y goce efectivo de la consulta.

·· Garantía de distribución equitativa de los beneficios logrados por la 
ejecución y obra implementada; y el cumplimiento de las medidas 
de mitigación e indemnizaciones por los daños.

·· Acompañamiento obligatorio del Ministerio Público en todas las 
fases de la consulta previa, y la posibilidad de acompañamiento de 
organismos internaciones como veedores del desarrollo consultivo.

·· Además, siendo el punto más importante de esta sentencia, se in-
cluyó como regla la búsqueda del consentimiento como estándar de 
legitimidad de la consulta previa y se estableció su obligatoriedad en 
caso de traslado o desplazamiento de los pueblos; almacenamien-
to o vertimiento de desechos tóxicos en los territorios; y el riesgo 
de exterminio físico y cultural que implicara la medida (CoCons 
t-129/11, mp Palacio Palacio). En ese sentido, el Estado debe pro-
mover esfuerzos intensivos por procurar una solución adecuada 
para los afectados.

Es por ello que en Sentencia t-693/11 la Corte reiteró que llegar a 
un acuerdo debe ser un objetivo importante al realizar la consulta, sin 
que ello implique que la consulta pueda constituirse en veto a medidas 
que afecten a los pueblos. 

Sin embargo, la jurisprudencia constitucional mantiene una asimetría 
entre la protección de la consulta previa a medidas legislativas y admi-
nistrativas. La regulación de la segunda parece haber evolucionado de 
manera garantista, mientras que respecto a la primera el asunto es am-
biguo. Ya se expuso que los requisitos para exigir la consulta previa en 
este tipo de medidas legislativas cuentan con criterios restringidos para 
definir la afectación de la medida; sumado a ello, en Sentencia c-253/13, 
la alta corporación estableció el 2008 como término para analizar la exe-
quibilidad de una ley por vulneración a la consulta, momento en el cual 
se produjo el primer fallo constitucional al respecto (CoCons c-253/13, 
mp González Cuervo). Esta regla desconoce la vigencia de la consulta 
desde 1991, año en que fue ratificado el c-169 en Colombia. 

Los pueblos étnicos han expresado su inconformidad sobre el asunto, 
pues consideran que esta regla parece matizar o incluso ir en retroceso 
frente al avance y protección de la consulta previa. En este sentido or-
ganizaciones indígenas, afro y negras manifestaron: 



85

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

En representación y protección de los derechos de los pue-
blos étnicos, nos dirigimos a ustedes para expresarles nuestra 
profunda preocupación por la regresividad jurisprudencial que se 
genera por las decisiones de los actuales magistrados de la Corte 
Constitucional colombiana. Estos fallos van en detrimento de la 
protección de los derechos constitucionales de nuestros pueblos y 
en contravía del cumplimiento del convenio 169 de la oit sobre 
el derecho fundamental a la consulta previa, las resoluciones del 
Comité de Expertos de la oit, jurisprudencia de la Corte idh y 
las insistentes recomendaciones del Relator Especial sobre los de-
rechos de los pueblos indígenas de Naciones Unidas. (onic, pcn, 
cnoa, Afrodes, 2013)

En síntesis, según el análisis precedente, aunque existen varias difi-
cultades a la hora de concretar la consulta previa, por existir vacíos nor-
mativos y un enfoque en las normas orientado al carácter consultivo y 
meramente informativo, antes que al privilegio de la voz de los pueblos 
étnicos en la toma de decisiones; el desarrollo jurisprudencial ha sido 
más adecuado en la interpretación de los instrumentos internacionales, 
mediante criterios que, aunque regresivos en términos de la consulta de 
medidas legislativas a partir del 2013, permitirían inferir que la consulta 
debe aplicarse para medidas como las que se pretenden adoptar en forma 
sucesiva a partir de los diálogos y los posibles acuerdos que se den entre 
el gobierno nacional y las farc-ep en La Habana (Cuba).

PARA ABRIR EL DEBATE

Cabe resaltar que existe una relación sistémica que se puede evidenciar 
entre el principio de autodeterminación, el derecho fundamental de 
participación y la consulta previa en cabeza de los pueblos étnicos, de 
los que se predica un carácter reparador y descolonizador. Esto se debe 
a que la consulta previa es creada como una respuesta ante la situación 
histórica de vulneración de derechos y exclusión de los pueblos étnicos, 
cuya importancia radica en constituir una medida de reparación como 
consecuencia del reconocimiento del carácter fundamental de cara a la 
realización del principio de autodeterminación de los pueblos étnicos. 

La deuda de los Estados nacionales frente a los pueblos étnicos en 
términos de reparación y garantía de derechos de carácter especial se ha 



86

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

venido reconociendo a través de la legislación internacional y nacional, 
interpretada, desarrollada y ampliada mediante la jurisprudencia tanto 
en el ámbito nacional como internacional. En este sentido es posible 
advertir que el desarrollo del contenido esencial de la consulta previa 
ha sido principalmente una tarea de las altas cortes. 

En el ámbito internacional se entiende que la consulta previa ha de 
ser desarrollada por parte de los Estados como medida de protección y 
garantía de participación que les permita a los pueblos tomar la decisión 
de forma directa y previa ante posibles afectaciones que puedan surgir, 
ya sea por medidas administrativas o legislativas. En miras a que sea 
un verdadero mecanismo de participación, para la jurisprudencia inter-
nacional, la consulta previa no debe agotarse en un mero trámite for-
mal, sino constituir un diálogo dirigido a llegar a un acuerdo o lograr 
el consentimiento de los pueblos. Solo de esta manera puede la consulta 
previa cumplir su objetivo como mecanismo garante y protector de los 
demás derechos en cabeza de los pueblos étnicos, principalmente el de 
participación. 

Por su parte, en el ámbito nacional se pudo evidenciar la existencia 
de normativa que reduce la consulta previa a un verdadero trámite for-
mal y meramente consultivo, que ha surgido a espaldas de los pueblos 
étnicos. El desarrollo jurisprudencial ha sido más adecuado en la inter-
pretación de los instrumentos internacionales, mediante criterios que, 
aunque regresivos en términos de la consulta de medidas legislativas, 
demuestran que la participación debe ser efectiva y no debe hacerse de 
manera superficial, para cumplir con ciertas formalidades. Esto significa 
que la consulta previa no tendrá valor de simple trámite administrativo, 
sino que se debe garantizar el ejercicio pleno del derecho a la defensa de 
los pueblos respecto a las medidas adoptadas, o esfuerzos extemporáneos 
por parte del Gobierno nacional para cumplir con dicho procedimiento. 

En últimas, por más que el Estado colombiano, por medio de la 
Constitución Política, reconozca y proteja los derechos de los diferentes 
pueblos étnicos que habitan el territorio nacional, la adopción y aplica-
ción de los parámetros internacionales que fundamentan al ordenamiento 
interno en materia étnica no se aplican como factor determinante para 
el goce efectivo de los derechos colectivos. La adopción de estas medi-
das se ha dado de forma paulatina y conflictiva, sin que medien garan-
tías específicas para lograr materializar los preceptos constitucionales. 

Ejemplo de estos preceptos son las preguntas sobre cómo garantizar 
el diálogo intercultural y promover consultas dirigidas a llegar a acuerdos 



87

Capítulo 1. La consulta previa: entre la participación y la libre determinación

entre las partes o el consentimiento de los pueblos. Estas son preguntas 
cuya respuesta es necesaria, pero que se encuentran en el limbo de las 
diversas discusiones que han tenido lugar frente a la materia. 

Gloria Amparo Rodríguez (2014, pp. 221-251) formula algunas re-
comendaciones que deberían ser analizadas en el contexto que en esta 
instancia se propone, las cuales podrían fortalecer la consulta como me-
canismo de participación y lograr la consecución de sus finalidades. Entre 
ellas encontramos: la concepción del derecho como una oportunidad 
para prevenir y resolver problemáticas ambientales, de lo cual también 
puede desprenderse el potencial que puede adquirir este mecanismo de 
participación en la resolución del conflicto territorial; la necesidad de 
entender a la consulta previa desde un enfoque de derechos, o, en otras 
palabras, asumirla como la puerta que protege los derechos étnicos en 
su integralidad, encabezados por la libre determinación; la necesidad 
de aplicar la consulta previa desde el principio pro indígena (derivación 
étnica del principio pro personae); y el fortalecimiento institucional es-
tatal y de las organizaciones indígenas.

Una propuesta que debe ser asumida con responsabilidad es la tras-
cendencia procedimental de la consulta previa y entender su importancia 
como potencializador en la construcción de sociedades democráticas en 
donde impere el diálogo intercultural. 

Por lo tanto, garantizar la participación de los pueblos étnicos en 
los productos de carácter legal que surjan de los diálogos de La Habana 
(Cuba), no precisamente de las negociaciones, mediante el mecanismo 
de participación de la consulta previa, constituye el cumplimiento de 
las obligaciones internacionales del Estado colombiano, así como una 
prueba de su fehaciente compromiso con la consecución de la justicia 
social y la paz.





CAPÍTULO 2

LA NEGOCIACIÓN DEL CONFLICTO 

ARMADO: PUEBLOS ÉTNICOS  

AL MARGEN DE LA MESA  

Y LAS ALTERNATIVAS

INTRODUCCIÓN

L a persistencia histórica de la violencia y los conflictos armados en 
Colombia permite afirmar a algunos analistas que ha existido una 

guerra civil permanente (García Durán, 2001, pp. 12-13; Sánchez, 2001, 
pp. 239-367). Esto puede comprenderse dado el uso político rutinario 
que ha adquirido el tema de la guerra, su imbricación en la cotidianidad 
nacional y el carácter presidencial de los intentos de solución política 
(Palacios Rozo, 1999, p. 5). Las prácticas involucradas en la guerra no 
solo se refieren a la contienda militar sino que se despliegan en varios 
ámbitos de la vida social (Uribe de H, 2003, p. 29). La incorporación 
de la guerra en todos los campos sociales puede explicar también el he-
cho de que esta no haya finalizado, a pesar de los acuerdos, amnistías 
e indultos con los que aparentemente se buscó solucionar el conflicto a 
lo largo de los siglos xix y xx (Aguilera, 2001, pp. 8-13; 2012, pp. 5-40). 

Ante este escenario, los diálogos que se desarrollan desde mediados 
del 2012 entre el Gobierno y las farc-ep continúan siendo una política 
de gobierno y no de Estado, afrontan la incoherencia de dialogar so-
bre la paz en medio del conflicto armado interno y el reto de alcanzar 



90

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

acuerdos que respeten los derechos fundamentales, empero que, al 
tiempo, permitan la reconciliación y la incorporación a la vida civil de 
los insurgentes1. Además, el actual contexto normativo es novedoso. A 
tono con lo analizado en la primera parte, en él se pueden diferenciar 
los derechos de los pueblos étnicos de los de otros conjuntos de vícti-
mas, siendo la intersección entre estos y otros derechos fundamentales 
un asunto que incrementa la complejidad de los diálogos. Así, respetar 
la diversidad étnica y cultural del país hace parte de la agenda atrasada 
del Estado colombiano, que se suma a la violación de los derechos de 
las víctimas en el marco del conflicto armado interno.

Por ejemplo, con la expedición de la Ley 1448 de 2011 se dieron 
debates interesantes en torno a esta interseccionalidad. Por un lado, 
se discutió a partir de cuándo deberían reconocerse las víctimas del 
conflicto y, por otro, se visibilizaron las afectaciones diferenciales que 
se presentan con ocasión de la guerra. La primera cuestión concluyó 
con una decisión política que fijó el año 1985 como fecha a partir de la 
cual el Estado reconoce los derechos de las víctimas, en medio de las 
controversias por la victimización histórica de los pueblos étnicos, cuya 
discriminación puede remontarse a épocas de la Colonia2. La segunda 
cuestión suscitó la creación de mecanismos para el esclarecimiento de 
la verdad histórica más allá de la verdad judicial, como es el caso del 
Centro Nacional de Memoria Histórica, entidad que ha publicado va-
rios informes que buscan reconstruir las circunstancias del conflicto3. 

A pesar de los avances normativos, los pueblos étnicos no han visto 
materializados sus derechos. En el presente capítulo se argumenta que 
estos han estado marginados en los acercamientos que han buscado una 
solución política al conflicto armado interno colombiano, aun cuando su 
pertenencia étnica y sus condiciones de vulnerabilidad son razones de 
suficiente peso como para inferir la necesidad de su inclusión. Aunque 

1	 Sobre la discusión en torno a los estándares de justicia que deberían aplicarse, 
véase: Uprimny, Saffón, Botero y Restrepo (2006), igualmente, Uprimny, 
Sánchez Duque y Sánchez León (2014).

2	 Ley 1448 de 2011, artículo 43, cuya constitucionalidad fue revisada mediante 
Sentencia CoCons c-250/12 en Sala Plena.

3	 Aunque hay que hacer la salvedad de que no se trata de una comisión de la 
verdad como la establecida en otros conflictos, ha sido una entidad que ha 
producido importantes documentos para la historia de las víctimas. Sobre los 
pueblos indígenas puede destacarse, por ejemplo, gmh (2012).



91

Capítulo 2. La negociación del conflicto armado: pueblos étnicos al margen...

ha habido presencia de algunas víctimas indígenas y afrodescendien-
tes en la mesa de diálogos entre el Gobierno y las farc-ep, estos han 
participado como víctimas directas o individuales y no como pueblos 
étnicos. A pesar de que, por ejemplo, los pueblos indígenas han deba-
tido los acuerdos y han manifestado propuestas interesantes en clave 
de su derecho a la autodeterminación. 

Para comprender este argumento el capítulo se divide en cuatro 
apartados. El primero reconstruye algunos antecedentes de diálo-
gos de paz en Colombia, para evidenciar la exclusión sistemática de 
los pueblos indígenas de estos escenarios. El segundo reseña las fases 
del diálogo entre el Gobierno y las farc-ep mostrando las rupturas y 
continuidades del proceso, así como la perspectiva de los pueblos in-
dígenas respecto a lo acordado en La Habana. El tercero se enfoca en 
el debate en torno a la forma de refrendar los acuerdos, que se dio en-
tre referendo y Asamblea Nacional Constituyente, lo que evidenció la 
desconfianza que estos dos mecanismos generan dentro de los pueblos 
étnicos. Por último, se presentan las afectaciones diferenciadas sobre 
los pueblos étnicos, particularmente indígenas y afrodescendientes, en 
el marco del conflicto armado interno, con base en la caracterización 
realizada por la Corte Constitucional, como argumentos que justifican 
tomar en serio su derecho fundamental a la consulta previa en virtud 
de su carácter reparador.

ANTECEDENTES: LOS DIÁLOGOS 
DE PAZ SIN PUEBLOS ÉTNICOS

Colombia ha sido reconocida como un país con una “estabilidad demo-
crática” que sobresale en la región, en contraste con las dictaduras que 
se impusieron en otras latitudes, como en el Cono Sur. Esto, a pesar de 
las sucesivas declaratorias de estado de excepción que antecedieron a la 
expedición de la Constitución de 1991 y la existencia del conflicto ar-
mado interno antes y después de la Constituyente (Gallón, 1991; García 
Villegas, 2001, pp. 317-370). Por eso, el valor de las constituciones ha 
captado gran parte de la atención, pues son mecanismos que formal-
mente mantienen la estabilidad. 

Valencia Villa (1987) sostiene que las constituciones en Colombia han 
funcionado al estilo de “cartas de batalla”. Más que pliegos de concilia-
ción que armonizaron posiciones políticas en el país, realmente fueron 



92

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

y siguen siendo constituciones que nacen en la conflictividad y que no 
parecen conciliarla. En efecto, desde la Constitución de Cundinamarca 
de 1811 hasta la Constitución Nacional de 1886, las constituciones han 
funcionado como “[…] una herramienta para simular la participación y 
el desarrollo y preservar en realidad un régimen minoritario que habla y 
escribe el mejor discurso legal de la tierra” (Valencia Villa, 1987, p. 167). 
En esta medida, las constituciones solo han legitimado una suerte de 
orden excluyente y han perpetuado la guerra al no abrir oportunidades 
de participación. Formalmente, sin embargo, proyectan una imagen 
pacífica y unitaria del país.

La Constitución de 1991, por su parte, fue un intento por terminar 
con la violencia, se presentó como un mecanismo para reorganizar y 
armonizar la sociedad colombiana. En la Constituyente participaron 
desmovilizados del m-19 y, gracias a una amplia movilización indíge-
na que buscaba la recuperación de tierras, hubo varios constituyentes 
en representación de los pueblos indígenas (Londoño Toro, 2002). Sin 
embargo, la Constitución de 1991 reproduce la llamada “paradoja co-
lombiana”: en esta se da una tensión entre la persistencia de las armas 
y la creación de leyes para ordenar la sociedad, dirimir los conflictos y 
plantear grandes transformaciones (Lemaitre Ripoll, 2009).

En esta dirección, comprender el dilema de la exclusión histórica 
y la necesidad de la paz en Colombia en las negociaciones que se ade-
lantan desde mediados del 2012 requiere reconstruir el papel que han 
tenido los pueblos étnicos y la sociedad civil en los diálogos y analizar el 
contexto en el que se dan entre el Gobierno del presidente Juan Manuel 
Santos y las farc-ep. El presente apartado presenta los antecedentes 
de la participación de la sociedad civil en los diálogos de paz mediante 
una descripción genérica desde el Gobierno de Belisario Betancur, para 
luego centrarse en el análisis de los diálogos iniciados a partir del 2012.

Los pueblos étnicos han sido históricamente excluidos de los diá-
logos de paz o de los acercamientos para terminar el conflicto armado 
interno. El primer antecedente de exclusión que se puede mencionar 
es el Frente Nacional, pacto entre liberales y conservadores que buscó 
poner fin al periodo denominado La Violencia (1946-1958), en medio 
de la desconfianza entre ambos bandos (González González, 2003, 
pp. 211-227). Después de este periodo surgirían las primeras guerrillas 
revolucionarias, en respuesta a los ataques militares del Gobierno de 
Rojas Pinilla perpetrados a los grupos de autodefensas comunistas cam-
pesinas que se acogieron a la amnistía (gmh, 2013, p. 112). En ningún 



93

Capítulo 2. La negociación del conflicto armado: pueblos étnicos al margen...

momento se tuvieron en cuenta a los pueblos étnicos, algunos de los 
cuales entraron en la lógica de la guerra, como el Movimiento Armado 
Quintín Lame (maql), “como el resultado natural de las vejaciones de 
que era objeto la población indígena” (Peñaranda Supelano, 2010, p. 27).

Lo anterior puede tener origen en la dinámica del propio conflic-
to desde los años sesenta. El surgimiento eminentemente político de 
las guerrillas combina varios factores en el contexto de la Guerra Fría 
(Medina Gallego, 2010, pp. 121-161). El uso de la violencia para alcanzar 
objetivos políticos y las estructuras de exclusión en todos los ámbitos, 
por un lado, y los factores que ayudan a la reproducción del conflicto 
como el narcotráfico, la ineficacia de la administración de justicia y la 
corrupción, por otro (Vargas Velásquez, 2002, pp. 74-75). El origen de 
las farc-ep se puede explicar como producto de dos tipos de procesos. 
Por una parte, unos de origen político entrecruzados con el devenir re-
gional, junto a “procesos cuyo origen es primariamente político, que se 
entrecruza posteriormente con dinámicas regionales y sociales que le 
van a aportar el tejido social sobre el cual se implantan y desarrollan”; 
y, por otra parte, “procesos primariamente ligados a dinámicas regio-
nales o étnicas, y en los cuales las luchas por la defensa del territorio y 
de su propia forma de organización social van transformándose y en-
trecruzándose con dinámicas cuyos referentes son políticos nacionales” 
(Vargas Velásquez, 1990, pp. 250-255).

Para la década de 1960, el conflicto tuvo una transformación no-
table debido al surgimiento del narcotráfico en distintas regiones del 
país, lo que causó impactos de carácter social y político ante la influen-
cia de las mafias narcotraficantes y su posterior apoyo a los actores del 
conflicto armado (gmh, 2013, p. 143). Como respuesta a la expansión 
guerrillera, sobre todo de las farc, el Estatuto de Seguridad Nacional 
del año 1978 criminalizó las conductas subversivas, justificó los ataques 
militares y los excesos y abusos de la fuerza pública. En apoyo a estas 
políticas gubernamentales, a finales de los setenta empezaron a aparecer 
grupos de autodefensas y antisubversivos como el denominado Muerte 
a Secuestradores (mas) (Castillo, 1987, pp. 111-124).

Un repaso por la agenda de paz de los gobiernos en el periodo que 
va de 1982 a 2010, y la participación de la sociedad civil en ella, puede 
evidenciar de mejor manera la magnitud de la exclusión de los pueblos 
étnicos. Para ello habrá que considerar los tres mecanismos que identi-
fica García Durán (2010), siguiendo a Barnes (2002), en que la sociedad 
civil ha participado de la mesa de negociaciones: uno, mecanismos de 



94

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

consulta para aportar insumos a la negociación; dos, participación de 
representantes con capacidad de decisión; y tres, mecanismos de par-
ticipación directa, generalmente a nivel local y regional. 

Con el Gobierno de Belisario Betancur (1982-1986), se plantea la 
posibilidad de adelantar un proceso de paz con las farc y el m-19, lo 
cual cambia la forma de enfrentar el conflicto armado que se venía 
planteando, pues se propone la salida política como una solución al con-
flicto que se había extendido en el tiempo. En virtud de esta esperanza 
de terminación política del conflicto y de posible participación, se crea 
el partido político Unión Patriótica (up), en el cual podrían eventual-
mente participar los guerrilleros reinsertados (Ortiz Palacios, 2008, pp. 
36-39). Pero el intento falló, la iniciativa resultó “desinstitucionalizada, 
sin directrices claras ni respaldo social y político” y no logró derrumbar 
el peso de las soluciones armadas representadas en la doble toma del 
Palacio de Justicia en 1985 que echaría por tierra los tímidos avances 
(García Durán, 2001, pp. 25-26).

Posteriormente, el Plan Nacional de Rehabilitación (en adelante 
pnr) fue la bandera del Gobierno de Virgilio Barco (1986-1990). Existía 
una oferta que exigía a los grupos armados muestras unilaterales de 
paz, concentración en lugares definidos y una agenda acotada para el 
diálogo (García Durán, 2001, p. 29). Hubo treguas con las farc-ep que 
dieron lugar a una zona libre de hostilidades militares para el desarro-
llo de las reuniones, en la llamada “Casa Verde” o La Uribe, e incluso 
un enlace radial directo entre la guerrilla y la presidencia que luego se 
conocería como el “teléfono rojo” (Pardo Rueda, 1996, p. 22). 

Sin embargo, según Pardo Rueda (1996, pp. 50-51), la “guerra sucia” 
y la ejecución sistemática de la up no permitirían el avance de estos 
diálogos. El m-19, el Ejército Popular de Liberación (epl) y el Quintín 
Lame se acogerían a las iniciativas de paz del Gobierno. Luego, la 
“guerra sucia” conllevaría el asesinato de Carlos Pizarro Leóngomez 
en 1988, el candidato a la presidencia del movimiento político Alianza 
Democrática m-19 después del proceso de desmovilización (García 
Durán, 2001, pp. 29-30). A pesar de que en su discurso inicial Barco 
parecía compartir la idea de que existen condiciones de injusticia social 
que explican la existencia de grupos armados en Colombia4, al final 

4	 Además, anunciaba en su discurso de posesión: “se creará un organismo depen-
diente, directamente del Presidente de la República, que dirigirá y coordinará 
los planes políticos, sociales y económicos que contribuyan a la normalidad, y 



95

Capítulo 2. La negociación del conflicto armado: pueblos étnicos al margen...

redujo la negociación excluyendo las reformas y privilegiando la des-
movilización (Bejarano, 1990, pp. 9-15).

El avance en términos de participación de la sociedad civil se logró 
mediante la creación de las Mesas de Análisis y Concertación en medio 
de la negociación con el m-19: “espacios de encuentro entre la insurgen-
cia, la sociedad y el Estado para definir los contenidos de las reformas 
[...]” (Zuluaga Nieto, 1999, p. 31). No obstante, el Pacto Político por la 
Paz y la Democracia firmado en 1989 quedaría en el papel. 

Luego, en el gobierno de César Gaviria (1990-1994) se consolida el 
acuerdo de paz entre el Gobierno y las guerrillas m-19, epl y Quintín 
Lame (gmh, 2013, p. 153). Una vez promulgada la Constitución de 1991, 
de la cual participan estas agrupaciones, se flexibiliza el esquema de 
negociación. Pero los problemas del proceso de desmovilización fi-
nalizan con una declaratoria de guerra y el aumento del gasto militar 
con el resto de las guerrillas (García Durán, 2001, pp. 30-31). Para ese 
entonces, señalaría respecto a los pueblos indígenas la Comisión de 
Superación de la Violencia (1992), algo que podría ser extensivo a to-
dos los pueblos étnicos:

Todo indica que a las comunidades indígenas y sus territorios 
se les ha dado un tratamiento de colonias internas, es decir, se 
les ha negado su existencia como sectores sociales con identidad, 
valores y derechos propios. Esa realidad histórica indica también 
que en el juicio sobre el tratamiento dado a los indígenas, no ca-
ben responsabilidades parciales: el Estado y la sociedad nacional 
son los responsables de unas condiciones que por fortuna para el 
país y para los pueblos indígenas, han empezado a cambiar. (p. 195)

En el siguiente gobierno, Ernesto Samper (1994-1998) amplía los 
esquemas de negociación al permitir los diálogos en medio del conflic-
to, la participación internacional y los escenarios de articulación con 
la sociedad civil (“pactos de convivencia”, Consejo Nacional de Paz y 
Cabildos Abiertos por la Paz). No obstante, no obtuvo éxito para lo-
grar la paz dada la debilidad del presidente y la escasa legitimidad de su 
Gobierno, afectada por El Proceso 8000 (García Durán, 2001, pp. 33-34). 

promuevan la rehabilitación de las zonas y las gentes azotadas por la violen-
cia. Para ello no deben escatimarse esfuerzos ni recursos” (Presidencia de la 
República, 1986, p. 28). Este organismo, institucionalizado en el pnr, resultó 
preso del clientelismo.



96

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

A continuación, el Gobierno de Andrés Pastrana (1998-2002) ini-
cia con el apoyo dado a su campaña por parte de las farc5. La novedad 
en los diálogos está en el establecimiento de una zona de distensión 
desmilitarizada en El Caguán (Caquetá), que se mantendría entre 1998 
y 2002. Este proceso implementó a su vez audiencias públicas que in-
tentaban convertirse en alternativa de participación ciudadana. Estas 
fueron transmitidas por televisión, participaron más de veinticinco mil 
delegados y constituyeron un caleidoscopio variado y multiforme de 
distintos grupos y sectores de la sociedad. Igualmente, se posibilitó la 
participación de sectores de la sociedad civil en el Comité Temático, 
creado por las farc y el Gobierno para contribuir con propuestas con-
cretas a la mesa de negociación (González Posso, 2004, pp. 48-53).

El Comité Temático Nacional era un órgano anexo, auxiliar y de-
pendiente de la Mesa Nacional de Diálogos y Negociación, creado 
como puente entre todos los sectores de la sociedad para consolidar 
propuestas e ideas en torno a los temas de la agenda. Este Comité te-
nía dos coordinadores, quienes debían informar periódicamente a la 
Mesa Nacional de Diálogos lo obtenido en las audiencias. El Comité 
Temático organizaba las audiencias públicas, dirigía las reuniones y 
consolidaba los planteamientos de forma sistemática, procurando no 
generar espacios para hacer proselitismo electoral. Según los temas que 
la Mesa iba acordando, se hacían convocatorias por medio de un siste-
ma de inscripciones y control de los asistentes. Otras formas de parti-
cipación consistían en enviar propuestas por medio de la estampilla de 
la paz, correo electrónico o página web (Presidencia de la República, 
1998). A la postre, cuando el diálogo se rompe, buena parte del trabajo 
de sistematización de este Comité queda en los anaqueles.

Los ocho años de gobierno que siguieron bajo la presidencia de 
Álvaro Uribe (2002-2010) empezarían con una retórica militarista y con 
la idea de la derrota militar de las guerrillas.6 En 2005 Uribe sentaría 

5	 En su discurso de posesión Pastrana (1998, p. 11) señalaría que “[…] la paz será 
el hilo conductor del próximo plan de desarrollo”.

6	 En su primer discurso de posesión, señalaría Uribe (2002): “He solicitado al 
Secretario General de las Naciones Unidas, señor Kofi Annan, los buenos 
oficios de la institución para buscar el diálogo útil a partir de un alivio para la 
sociedad que debe ser el cese de hostilidades. En este marco exploraremos so-
luciones humanitarias, que liberen secuestrados, que se den a partir de acuerdos 
que vislumbren la paz definitiva como algo posible. Quienes quieran disfrutar 



97

Capítulo 2. La negociación del conflicto armado: pueblos étnicos al margen...

tres puntos inamovibles de un posible “acuerdo humanitario”: no a las 
zonas de despeje, no liberar personas en la cárcel por “delitos atroces” 
y que estos no vuelvan a delinquir (2005, p. 20). Estos tres puntos se 
ubican en un contexto político en el que las guerrillas son identifica-
das como “terroristas” y no como portadoras de una visión política. 
Adicionalmente, se recibe el apoyo militar y económico de Estados 
Unidos y se da impulso al Plan Patriota contra las guerrillas (Ospina, 
2005, p. 41-51).

En retrospectiva, puede concluirse que, pese a la creación de un 
nuevo marco constitucional basado en la búsqueda de la paz, la exclu-
sión de otros sectores en este proceso no solucionó el conflicto. Por el 
contrario, el siguiente periodo fue uno de los más violentos que vivió 
el país: por un lado, los grupos subversivos excluidos se expandieron 
en el territorio, y por el otro, tomaron fuerza los grupos paramilitares, 
que después serían las Autodefensas Unidas de Colombia (auc) (Cruz 
Rodríguez, 2007). En este nuevo panorama los grupos subversivos, au-
todefensas y la fuerza pública continuaron sus enfrentamientos en varias 
regiones del país, lo que afectó gravemente a la población civil. Dentro 
del Gobierno de Álvaro Uribe Vélez se dio un acuerdo de desmovi-
lización con los grupos paramilitares. Sin embargo, como denuncian 
múltiples ong, la desmovilización nunca se dio, pues no hubo ningún 
tiempo de tregua o transición entre estos acuerdos y la conformación 
de grupos neoparamilitares, o como los llamó el Gobierno: bandas cri-
minales (bacrim) (Corporación Nuevo Arcoíris, 2012).

Como señala García Durán (2010), los mecanismos de participación 
de la sociedad civil en las mesas de negociación han sido restringidos, no 
han existido representantes con capacidad de decisión y lo más cercano 
a las consultas para generar insumos han sido las Mesas de Análisis y 
Concertación en el proceso del m-19, así como la propuesta que se dio 
durante los diálogos entre el Gobierno de Andrés Pastrana y las farc-ep 
de generar Audiencias Públicas y crear un Comité Temático Nacional.

la libertad, que permitan que el pueblo disfrute la tranquilidad. He pedido a los 
medios de comunicación y a la opinión pública comprender la prudencia que 
el tema demanda. […] Queremos la paz, no el apaciguamiento que se origina en el 
diálogo insincero, en el acuerdo claudicante o en la tiranía oficial. El apaciguamiento 
no reconcilia, suspende por momentos la violencia y la reaparece con superior inten-
sidad ” (p. 8; énfasis agregado).



98

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

Santos y las farc-ep

En agosto del 2012 varios medios de comunicación rumoraban pre-
suntos encuentros entre el presidente Juan Manuel Santos y líderes de 
las farc-ep, luego de que el expresidente Álvaro Uribe calificara de in-
compresibles las posibles conversaciones ocultas con este grupo armado 
y que criticara la gestión de Santos frente a la seguridad democrática 
(El Tiempo, 19 de agosto del 2012). 

Los diálogos entre las farc-ep y el Gobierno fueron oficialmente 
confirmados por el presidente Juan Manuel Santos mediante una alo-
cución presidencial el 4 de septiembre del 2012, en la cual el mandatario 
anunció que, de las reuniones exploratorias entre los negociadores, se 
había establecido el “Acuerdo General para la terminación del conflic-
to” como la hoja de ruta que contenía el procedimiento adecuado para 
llegar a un acuerdo fructífero y determinaba los puntos a tratar en la 
agenda. Este fue el resultado del encuentro exploratorio desarrollado 
entre el 23 de febrero y el 26 de agosto del 2012 en La Habana (Cuba). 
El documento fue firmado por representantes del Gobierno nacional, 
de las farc y de los gobiernos de Cuba y Noruega, quienes fungían 
como garantes del proceso que se iniciaba, y en él las partes afirmaron 
la “decisión mutua de poner fin al conflicto como condición esencial 
para la construcción de la paz”. 

El presidente justificó las negociaciones en la necesidad y oportu-
nidad de alcanzar la paz y a su vez las diferenció de anteriores intentos, 
ya que este proceso se caracterizaría por no tener despejes de territorio, 
no tener cese de operaciones militares y por no establecer un tiempo 
ilimitado (Santos, 2012). Asimismo, informó que el acuerdo establecía 
una estructura dividida en tres fases: la primera, denominada explo-
ratoria, estaba definida en una agenda cerrada que concluyó efectiva-
mente con el acuerdo mencionado; la segunda estaría enmarcada dentro 
de sesiones de trabajo reservadas y directas para concretar un acuerdo 
final; y la última sería la implementación simultánea de todo lo acor-
dado, con las correspondientes garantías y mecanismos de verificación 
y participación ciudadana. 

Sin pretender brindar un panorama exhaustivo de este proceso, en 
lo que sigue intentaremos resaltar algunos hitos y momentos claves de 
este. Nuestro interés no es otro que el de generar una especie de telón 
de fondo que permita poner en contexto las observaciones y comentarios 
recogidos en el tercer capítulo de este documento, que se producen sobre 
una cierta comprensión colectiva, no necesariamente compartida, de este.



99

Capítulo 2. La negociación del conflicto armado: pueblos étnicos al margen...

El “Acuerdo General para la terminación del conflicto”

El “Acuerdo General para la terminación del conflicto y la cons-
trucción de una paz estable y duradera” estableció cinco puntos de la 
agenda de negociación. Los dos primeros son reclamos históricos de las 
farc-ep: política de desarrollo agrario integral y participación política. 
Los otros dos puntos se pueden entender como reclamos de la sociedad: 
solución al problema de cultivos de uso ilícito y atención a las víctimas. 
El tercero hace alusión al fin del conflicto, que se enmarca en un esce-
nario posconflicto.

El mismo día que el presidente Santos anunció los diálogos, Timoleón 
Jiménez, alias “Timochenko”, comandante del Estado Mayor de las 
farc-ep, ratificó la culminación de la fase exploratoria y la firma de 
“El Acuerdo”. Timochenko reconoció la cooperación de los gobiernos 
de Venezuela, Noruega y Cuba en la primera fase y la importancia del 
acuerdo general, que reconoció que el proceso atiende al clamor de la 
población en su conjunto y que requiere de la participación sin distinción 
de todos los colombianos. Para el líder de la organización, el acuerdo 
de la primera fase constituye el marco teórico de principios que debe-
rá ser materializado en los acuerdos finales sobre la agenda pactada. 
Adicionalmente, las farc-ep aceptaron que no se hicieran concesiones 
en el terreno de la guerra, incluyendo el no cese al fuego, tregua, armis-
ticio o despeje (Semana, 1 de septiembre del 2012). 

Desde ese momento, finales de agosto del 2012, la Organización 
Nacional Indígena de Colombia (onic) se pronunció respecto a los diá-
logos entre el Gobierno y las farc-ep, saludando positivamente las con-
versaciones exploratorias con miras a un diálogo de paz y demandando 
la participación de la población más afectada por el conflicto armado, 
como lo son el movimiento indígena colombiano, la población afroco-
lombiana y los campesinos del país, quienes para la onic deberían estar 
presentes en las posibles mesas de diálogo y concertación (Prensa Rural, 
31 de agosto del 2012). 

El llamado a los negociadores para incluir en la mesa a integrantes 
de diferentes sectores de la sociedad en representación de los grupos más 
afectados por el conflicto armado ha sido continuo desde que se hicie-
ron públicos los acercamientos. En diciembre del 2012 el Movimiento 
Indígena Colombiano manifestó a la sociedad civil, al gobierno na-
cional y a las farc-ep sus consideraciones frente a los diálogos de paz, 
indicando que no existe una representación de sus intereses en la mesa 
de negociación. De un lado, las farc-ep han vulnerado sus territorios 



100

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

en el marco del conflicto; y, de otro, el gobierno ha sido responsable del 
incumplimiento a los derechos colectivos, económicos y sociales de los 
que son acreedores. Las organizaciones indígenas proponen que dentro 
de los puntos de la agenda y el acuerdo general concertado entre el go-
bierno y las farc se busque, a su vez, garantizar a todos los colombianos 
su derecho al desarrollo dentro del respeto a su cultura y cosmovisión, 
lo que se materializaría con la protección efectiva de los territorios an-
cestrales y la protección de los derechos diferenciados de los pueblos 
étnicos (onic, 2012). 

No obstante estas advertencias, en esta primera fase Humberto De la 
Calle fue elegido como el jefe de la delegación del Gobierno y su equipo 
estaba conformado por el empresario Luis Carlos Villegas, presidente 
del Consejo Gremial; el exdirector de la Policía, general en retiro Óscar 
Naranjo; el General en retiro Jorge Enrique Mora Rangel; el exmi-
nistro Frank Pearl y el asesor presidencial Sergio Jaramillo. Mientras 
que las farc estarían representadas por ‘Iván Márquez’, miembro del 
Secretariado; Jesús Santrich, uno de los integrantes del Estado Mayor; 
Ricardo Téllez, Jesús Emilio Carvajalino, Luis Alberto Albán y Juvenal 
Ricardo Ovidio Palmera, alias ‘Simón Trinidad’, quien no ha podido 
tener presencia física en la mesa de diálogos porque está recluido en una 
prisión en Estados Unidos (El Tiempo, Especial 2012). Como es de pú-
blico conocimiento, no existió en esta primera delegación ningún vocero, 
representante o siquiera intérprete de las necesidades de las principales 
víctimas del conflicto armado: los pueblos étnicos.

Entre acuerdos y tensiones

El 18 de noviembre del 2012 se inició la segunda fase de conversacio-
nes de paz entre el Gobierno y las farc en La Habana. Esta etapa se ha 
caracterizado por la discusión de los puntos establecidos en la agenda y 
por la comunicación directa y reservada de los integrantes de la Mesa de 
Negociación. Los equipos que representaban al Gobierno y a las farc 
decidieron comunicar sus avances al público mediante comunicados 
conjuntos, leídos en español por el delegado del gobierno cubano y en 
inglés por el noruego, así como en ruedas de prensa por separado, cuan-
do los dos jefes negociadores lo consideraran oportuno. Aparte de los 
voceros de los equipos negociadores, en el recinto donde se desarrollan 
las conversaciones hacen presencia los delegados de Cuba y Noruega, 
garantes de este proceso, y los de Venezuela y Chile, que fungen como 



101

Capítulo 2. La negociación del conflicto armado: pueblos étnicos al margen...

acompañantes sin capacidad para participar en las deliberaciones (El 
Espectador, 18 de noviembre del 2012). 

El primer punto de la agenda a discutir en esta etapa fueron asuntos 
como el acceso y uso de la tierra, programas de desarrollo con enfoque 
territorial, infraestructura de tierras y desarrollo social (salud, educación, 
vivienda, erradicación de la pobreza). No obstante, el hecho que más 
sorprendió fue que un día después de haber iniciado formalmente esta 
etapa, y de manera sorpresiva, Iván Márquez anunció la orden —que 
emitió el Secretariado de las farc-ep— a las unidades guerrilleras en 
toda la geografía nacional del cese de toda clase de operaciones mili-
tares ofensivas contra la fuerza pública y los actos de sabotaje contra la 
infraestructura pública o privada durante el período comprendido entre 
las 00.00 horas del día 20 de noviembre del 2012 hasta las 00.00 horas 
del día 20 de enero del 2013, como una contribución unilateral encami-
nada a fortalecer el clima de las negociaciones. Este cese de fuego fue 
ampliamente apoyado por la comunidad internacional y la población 
colombiana; sin embargo, el 20 de enero del 2013, a horas de culminar 
el cese al fuego, las organizaciones indígenas denunciaron el asesina-
to del líder Rafael Mauricio Girón Ulchur y las continuas amenazas y 
asesinatos a líderes indígenas en el territorio ancestral de Jambaló, atri-
buidos a las farc-ep (acin, 2013).

Terminando el 2012, y a pesar de haber caracterizado este proceso 
como ilimitado, el presidente Santos puso como plazo máximo para llevar 
a buen término las negociaciones el mes de noviembre del 2013. Ultimátum 
que, a su vez, fue leído como una respuesta a declaraciones de integrantes 
de las farc-ep que manifestaban tener prisioneros de guerra canjeables 
por líderes de la organización que se encuentran presos actualmente por 
la justicia colombiana, o que habían sido extraditados, lo que a su vez 
fue interpretado como una estrategia de dilación que no propiciaba una 
verdadera conciliación (El Tiempo, 3 de diciembre del 2012). Lo que se 
quiere resaltar en este punto es cómo a finales de ese año se mostraba un 
panorama de altibajos, efecto de las críticas que existían alrededor de esta 
segunda etapa y la presión de los medios de comunicación.

En este contexto las delegaciones convocaron a la población colom-
biana al Foro Política de Desarrollo Agrario Integral, que se desarrolló 
en el mes de diciembre bajo la coordinación del Centro de Pensamiento y 
Seguimiento al Diálogo de Paz de la Universidad Nacional de Colombia 
y las Naciones Unidas en Colombia, cuyo objetivo fue la recolección 
de propuestas en materia agraria para ser analizadas en la mesa de 



102

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

negociación (El Tiempo, 15 de diciembre del 2012). Como una propues-
ta complementaria, encaminada a promover espacios de participación, 
el 29 de noviembre del mismo año las mismas delegaciones pusieron en 
marcha la página web de la Mesa de Conversaciones para facilitar la 
difusión de los comunicados conjuntos, así como medio para la parti-
cipación virtual de la sociedad que estaba establecido en “El Acuerdo” 
(El Tiempo, 26 de noviembre del 2012). 

Esta correlación entre avances y momentos de tensión se mantuvo 
durante el año 2013. Por ejemplo, después de anunciar públicamente 
acuerdos sobre el primer punto de la agenda, los diálogos pasaron por 
un momento complejo tras la noticia de cinco policías aparentemen-
te secuestrados por parte de las farc-ep. Mientras representantes del 
Gobierno emitieron fuertes declaraciones contra el hecho, manifes-
tando serias dudas sobre la vocación de paz del grupo insurgente, Iván 
Márquez cuestionó la intención conciliadora del Gobierno y negó tener 
información sobre el presunto secuestro. La organización también afirmó 
reservarse el derecho a capturar como prisioneros a los integrantes de 
la fuerza pública que se han rendido en combate, aun cuando reafirmó 
su compromiso de no realizar más “retenciones” de carácter económico. 
Simultáneamente, el Gobierno hizo público su disgusto y su oposición 
frente al secuestro, como medida que atenta contra el proceso y pone en 
duda las intenciones del grupo guerrillero, al mismo tiempo, Humberto 
de la Calle exigió que las farc-ep asumieran una actitud diferente y que 
no dilatara los diálogos (El Tiempo, 31 de enero del 2013). 

También ilustra esta espiral de altibajos lo acontecido el 31 de ene-
ro del 2013, cuando se dio de baja a ‘Jacobo Arango’ en una operación 
conjunta entre la Policía y las Fuerzas Militares. Situación que hizo que 
muchos medios de comunicación pusieran en duda la continuidad del 
proceso, pero que a la postre llevó a radicalizar el planteamiento de una 
temporalidad definida para los diálogos, resaltando la necesidad de lle-
gar a acuerdos con urgencia y señalando el mes de junio del 2013 como 
fecha límite para la finalización de los diálogos de paz (El Colombiano, 
1 de febrero del 2013). 

A pesar de los momentos difíciles por los que han atravesado los 
diálogos, es necesario advertir que ellos han logrado mantener su con-
tinuidad y generar el imaginario de que hay logros concretos, a pesar 
de la fórmula de que nada está acordado hasta que todo esté acordado. 
Prueba de ello es que, más allá de los comunicados de los delegata-
rios, representantes de algunas de las instituciones estatales buscaron 



103

Capítulo 2. La negociación del conflicto armado: pueblos étnicos al margen...

involucrarse de manera más directa con el proceso. Por ejemplo, en la 
primera semana de marzo una comisión de congresistas colombianos 
que ha manejado los temas de paz, tierras y víctimas, encabezada por el 
entonces Presidente del Senado, Roy Barreras, conversó con dirigentes 
de las farc-ep en La Habana sobre el tema agrario, la participación po-
lítica y la preocupación sobre las víctimas y su reparación (El Universal, 
4 de marzo del 2013).

También ha aportado a dicho imaginario el hecho de que los dele-
gatarios no han ocultado la dificultad para lograr acuerdos en ciertos 
aspectos neurálgicos. En este orden de ideas, fue pública la controversia 
en aspectos como los de restitución de tierras o zonas de reserva cam-
pesina (zrc). Sin embargo, tras seis meses de negociación, las partes, 
mediante comunicado conjunto, anunciaron acuerdos en temas como 
el acceso y uso de la tierra, el manejo de tierras improductivas, la for-
malización de la propiedad, la frontera agrícola y, entre otros temas, la 
protección a las zrc (El Colombiano, 26 de mayo del 2013). 

En torno al segundo punto de la agenda de negociación, y después 
de haber obtenido los mencionados acuerdos trascendentales, en abril del 
2013 se convocó a un segundo foro, coordinado por las mismas institu-
ciones organizadoras del primero, cuyo objetivo era aportar propuestas 
frente a la participación política, punto siguiente a ser tratado. 

Tanto en el foro respectivo como en lo que trascendió por parte de los 
delegatarios, más allá de limitar la discusión a reformas y garantías para 
el tránsito de las armas a la política, lo que estuvo en el centro del debate 
fue la pretensión de adelantar una constituyente que se consolide como 
un nuevo pacto social, propuesta que no solo ha tenido como voceras a 
las farc-ep sino a otros representantes de sectores sociales del país. El 
Gobierno, por su parte, ha insistido en su propuesta de legalizar la paz 
por medio de un referendo, situación que llevó a la pausa unilateral de 
las negociaciones por parte de las farc-ep, y quebrantó nuevamente la 
estabilidad de los diálogos de paz, pero que concluyó con el fortaleci-
miento de la propuesta del grupo armado en doce puntos que reúnen 
los requisitos mínimos para conformar un nuevo pacto político en una 
Asamblea Constituyente (Hernández, 2013).

Antes y después de las elecciones presidenciales

Desde el mes de agosto del 2013, antes de hacerse oficial la inten-
ción del presidente Juan Manuel Santos de buscar la reelección, ya era 



104

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

evidente que los diálogos estarían entrecruzados con el proceso electoral. 
En ese contexto Rodrigo Granda, como vocero del grupo insurgente, en 
declaraciones públicas afirmó el pleno derecho del presidente de buscar 
reelegirse para defender el proceso de paz. Sin embargo, apenas un par 
de meses después, Timochenko insistía en que el ritmo lento se debía 
al Gobierno y al interés del presidente Santos, que a pocos meses de 
terminar su mandato se veía abocado a la necesidad de mostrar resulta-
dos que justificaran su reelección (El Espectador, 22 de octubre del 2013).

Por supuesto, declaraciones como estas, en medio de un fuerte 
debate sobre la viabilidad y prolongación de los diálogos de paz, han 
configurado un terreno propicio para las diversas posiciones que adop-
taron los entonces candidatos a la presidencia, tanto a favor como en 
contra de la prolongación de este. Situación que se agudizó a partir de 
noviembre de ese año, cuando el presidente Juan Manuel Santos con-
firmó su participación como candidato presidencial, apostándole a la 
paz como bandera de su candidatura (Lewin, 2013).

A partir de ese momento, cualquier noticia que se producía sobre el 
proceso de paz estaba ligada inmediatamente a la contienda electoral. 
Así sucedió, por ejemplo, con la posible participación de la sociedad 
civil en el proceso, a través de la convocatoria del Consejo Nacional de 
Paz por parte del presidente Juan Manuel Santos o con los resultados 
del tercer acuerdo parcial al que se llega en La Habana, esta vez sobre 
los temas de narcotráfico y la sustitución de cultivos ilícitos, que fue-
ron leídos fundamentalmente como una estrategia política para atraer 
electores (nodal, 2014).

Tras un periodo de altas tensiones entre los candidatos presiden-
ciales que empaparon el periodo pre-electoral de acusaciones de so-
bornos, espionaje y piratería de correos (Semana, 25 de mayo del 2014), 
en la segunda vuelta electoral que se caracterizó por una abstención de 
más del 60 % de la población, con 7.816.684 de votos, fue elegido Juan 
Manuel Santos como presidente de Colombia (moe, 2014).

En el discurso de posesión del 7 de agosto del 2014, el presidente 
Santos denominó su nuevo periodo como un camino de esperanza ha-
cia la paz y agradeció a los partidos y ciudadanos que lo acompañaron 
en su candidatura porque compartieron sus propuestas o simplemente 
porque quisieron apoyar la paz (Santos, 2014).

En medio de este nuevo panorama, los diálogos entre las farc-ep 
y el Gobierno se dirigieron a concretar sus propuestas y, a pesar de 
mantenerse como un proceso presidencialista, en el segundo semestre 



105

Capítulo 2. La negociación del conflicto armado: pueblos étnicos al margen...

del 2014 los negociadores abrieron espacios para la participación de 
sectores de la sociedad como las víctimas del conflicto armado inter-
no. En el comunicado conjunto del 17 de julio del 2014 las delegaciones 
del Gobierno nacional y de las farc-ep aceptaron la participación de 
víctimas dentro de los diálogos de La Habana bajo parámetros exhaus-
tivamente estudiados por las partes y, de esta manera, por solicitud de 
la Mesa, la organización y el proceso de selección de las delegaciones 
estuvo a cargo de la Organización de Naciones Unidas en Colombia 
y del Centro de Pensamiento y Seguimiento al Diálogo de Paz de la 
Universidad Nacional de Colombia (2014).

Los criterios principales para la selección de las delegaciones enun-
ciadas en el comunicado de este Centro fueron el equilibrio, el plu-
ralismo y la sindéresis, con el propósito de que estas pudieran reflejar 
todo el universo de violaciones a los Derechos Humanos e infracciones 
al dih que se hubieran presentado a lo largo del conflicto interno, te-
niendo en cuenta también los sectores sociales y el enfoque regional de 
las víctimas sin exclusión de aquellos casos de victimización colectiva, 
como ha ocurrido con los pueblos étnicos. 

Sin embargo, los indígenas se manifestaron reclamando una efec-
tiva y pronta participación, en medio del vigésimo aniversario del Día 
Internacional de los Pueblos Indígenas. Esta manifestación alertaba 
públicamente su inconformismo con el papel que los negociadores han 
otorgado a los pueblos como colectividad y agradecía la intención de 
generarles espacios de participación como víctimas colectivas del con-
flicto armado interno (El Heraldo, 12 de agosto del 2014).

Luis Fernando Arias Arias, Consejero Mayor de la onic, hizo parte 
de la tercera delegación de víctimas que asistieron a las rondas de La 
Habana, Cuba. Participación que si bien era necesaria resultó insufi-
ciente, teniendo en cuenta que para los pueblos étnicos es preciso ge-
nerar condiciones que amplíen la participación efectiva del complejo y 
numeroso universo de víctimas existente de todos los sectores y grupos 
de la sociedad, como lo veremos a continuación (onic, 2014).

Concluyendo el año 2014, el proceso llegó a una etapa de nuevas 
altas tensiones, la noticia en el mes de noviembre del asesinato de dos 
indígenas integrantes de la Guardia Indígena en manos de las farc-
ep y su posterior reconocimiento puso en entredicho la credibilidad 
del grupo armado y generó un masivo rechazo por organizaciones gu-
bernamentales y por los negociadores del Gobierno. El Coordinador 
Residente de Naciones Unidas en Colombia, Fabrizio Hochschild, no 



106

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

solo rechazó estos actos sino que se mostró preocupado por las medidas 
adoptadas por la comunidad indígena, que hizo uso de su propio sis-
tema de penas, pues este tipo de situaciones va contra la construcción 
de confianza y fomenta la polarización, la violencia y el conflicto (El 
Universal, 7 de noviembre del 2014). 

En el mismo mes y de forma casi paralela, el domingo 16 de no-
viembre del 2014 el Ministro de Defensa Juan Carlos Pinzón confirmó 
que el comandante de la Fuerza de Tarea Conjunta Titán, brigadier 
general Rubén Darío Alzate, había sido secuestrado por las farc-ep, 
lo que generó que el Presidente anunciara la suspensión de los diálogos 
y suscitó diferentes análisis y reacciones en todos los sectores del país 
(Semana, 22 de noviembre del 2014). 

Luego de catorce días de retención, el domingo 30 de noviembre, 
las farc-ep dejaron en libertad al general Alzate y a sus acompañantes, 
la abogada Alcira Urrego Pava y el cabo Jorge Rodríguez Contreras. 
La entrega fue realizada directamente por el integrante del equipo ne-
gociador de las farc-ep, Félix Antonio Muñoz Lascarro, alias ‘Pastor 
Alape’, quien viajó desde La Habana, por solicitud directa del máximo 
jefe de esa guerrilla Timoleón Jiménez, alias Timochenko. Junto con 
la celebración de la opinión pública frente al hecho, vino la solicitud 
a Alzate, por parte de Santos y de la cúpula militar (El Tiempo, 1 de 
diciembre del 2014). 

Según Álvaro Villarraga (2014), a pesar de que el año 2014 con-
cluyó con un buen balance para del proceso de paz, las divergencias 
entre algunos sectores de la sociedad y de la oposición al Gobierno de 
Santos —rodeado de intentos de sabotajes, infiltraciones en las Fuerzas 
Militares y acciones ilegales— generaron a finales del 2014 una sensa-
ción de inseguridad sobre el futuro de los diálogos. Villarraga relaciona 
esta situación con el choque que sigue existiendo entre la estrategia de 
paz “estable y duradera” (como dice el Acuerdo inicial con las farc-ep) 
y la realidad política, belicosa y económica del país. 

A comienzos del 2015, en Comunicado Conjunto de la Mesa de 
Conversaciones del 18 de enero del 2015, se anunció el inicio del ciclo 
32 de conversaciones que tendría como foco discutir la metodología de 
trabajo de la subcomisión del tercer punto de la agenda: “Fin del con-
flicto”. Este ciclo terminó el jueves 12 de febrero del 2015, y dio como 
resultado la publicación del Informe de la Comisión Histórica del 
Conflicto y sus Víctimas.



107

Capítulo 2. La negociación del conflicto armado: pueblos étnicos al margen...

En este ciclo participaron representantes de organizaciones de mu-
jeres y de la población lgbti que aportaron su visión sobre el enfoque 
diferencial que debe tener tanto lo ya acordado como lo que falta por 
acordar. Se estableció el funcionamiento de la subcomisión técnica sobre 
cese al fuego bilateral y dejación de armas, y se demarcaron sus obje-
tivos. Dentro de estos se destaca la necesidad de analizar experiencias 
y discutir alternativas que permitan acuerdos sobre el fin del conflicto, 
sin dejar de lado todas las consecuencias que se desprenderían del cese 
al fuego y la dejación de armas (Comunicado Conjunto, n.° 51, 12 de 
febrero del 2015). 

En el mes de marzo, al finalizar los ciclos 33 y 34 de conversaciones, 
los acuerdos sobre el llamado “desescalamiento” empezaron a dar luz 
a hechos concretos. Por ejemplo, la implementación de un proyecto de 
limpieza y descontaminación de territorio por minas antipersona, ar-
tefactos explosivos improvisados y municiones sin explotar o restos ex-
plosivos de guerra, para esto contaron con el apoyo de la Organización 
Ayuda Popular Noruega (apn). 

En el comunicado, las partes resaltaron la importancia de cumplir 
con los estándares internacionales y nacionales a la hora de definir los 
métodos de implementación de los procesos de descontaminación y 
mencionaron la necesidad de generar un diálogo activo con los pueblos 
afectados, para que estos tengan la oportunidad de participar en dichos 
procesos y haya confianza en las operaciones de despeje (Comunicado 
Conjunto, n.° 52, 7 de marzo del 2015). Lo anterior dio como resulta-
do un plan piloto en Antioquia y Meta, sin definir exactamente las 
zonas, y la creación de tres grupos de trabajo para dar inicio al plan 
(Comunicado Conjunto, n.° 53, 27 de marzo del 2015).

El ciclo 35 de conversaciones inició el día 10 de abril del 2015, te-
nía pretensiones de abordar dos de los puntos faltantes de la agenda de 
negociaciones, el fin del conflicto y el tema de víctimas. El 9 de abril 
del 2015, el presidente Juan Manuel Santos anunció la prórroga, por un 
mes más, de los bombardeos al grupo guerrillero (El Espectador, 10 de 
abril del 2015). Por su parte, el grupo guerrillero se reunió por prime-
ra vez con algunos medios de comunicación colombianos el día 11 de 
abril del 2015 y rindió una suerte de informe general sobre los diálogos 
(Aldecoa, 2015).

A pocos días de haber iniciado el ciclo de conversaciones n.° 35, en la 
noche del 14 de abril del 2015, el asesinato de once hombres pertenecientes 



108

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

a las Tropas de la Brigada Móvil 17 de la Fuerza Tarea Apolo del Ejército 
Nacional, perpetrado por integrantes de la Columna Móvil Miller 
Perdomo de las farc-ep, desató una gran polémica sobre el futuro de 
las negociaciones (El País, 15 de abril del 2015). Como consecuencia, el 
presidente Juan Manuel Santos ordenó al día siguiente, el miércoles 15 
de abril, el reinicio de los bombardeos y ataques a los campamentos de 
las farc-ep (El Espectador, 15 de abril del 2015). 

Tanto el Gobierno como varios funcionarios del Estado afirmaron 
que el ataque a las fuerzas militares fue de carácter ofensivo y se dio 
de manera premeditada con el uso de artefactos explosivos, granadas y 
armas de fuego (El Espectador, 16 de abril del 2015). Por su parte, varios 
comunicados de prensa emitidos por las farc alegaron que el ataque no 
se trató de una acción ofensiva sino defensiva, producto de los hostiga-
mientos que denunciaron desde el mes de enero (Delegación de paz de 
las farc-ep, 2015), y que reiteraron en el mes de marzo (Aldecoa, 2015).

Igualmente, hicieron un llamado urgente a la firma de un cese bi-
lateral del fuego y al no entorpecimiento de las negociaciones, por ello 
solicitaron al Frente Amplio por la paz, a los países acompañantes y 
garantes en los diálogos —Venezuela, Chile, Noruega y Cuba—, al 
Comité Internacional de la Cruz Roja (cicr) y a la Unión de Naciones 
Suramericanas (Unasur) iniciar acciones tendientes a verificar lo ocu-
rrido y presentar un informe claro de los hechos (Delegación de paz 
de las farc-ep, 2015).

Las medidas tomadas por el Gobierno frente a este hecho no afec-
taron el desarrollo del ciclo 35 de conversaciones, no obstante, las re-
acciones de los opositores al proceso de paz no se hicieron esperar, al 
igual que la defensa tanto del proceso de paz como de la urgencia de 
un cese bilateral del fuego por parte de los colombianos y colombianas 
que apoyan las negociaciones (El Espectador, 18 abril del 2015).

Un balance del proceso de paz desde la 
participación de los pueblos étnicos

Desde que el Gobierno y las farc-ep anunciaron públicamente que 
abrirían el espacio dentro de la mesa de negociaciones a las víctimas 
para discutir con ellas temas como reparación y verdad, la selección 
de los grupos que irían quedó en manos de las Naciones Unidas en 
Colombia, el Centro de Pensamiento y Seguimiento al Diálogo de Paz 
de la Universidad Nacional y la Conferencia Episcopal Colombiana. 



109

Capítulo 2. La negociación del conflicto armado: pueblos étnicos al margen...

Estos aplicaron los criterios de equilibrio, pluralismo y sindéresis esta-
blecidos por la Mesa de Conversaciones y hechos públicos en el comu-
nicado del 17 de julio del 2014 para realizar la selección de las víctimas. 
Dichos criterios debían reflejarse en la composición de cada una de las 
delegaciones y adicionalmente debían tener en cuenta a los diferentes 
sectores sociales y a las poblaciones, además de un enfoque regional en 
el que las víctimas participaran directamente y no en representación de 
otros (Comunicado Conjunto n.° 36, 16 de mayo del 2014).

El primer grupo viajó el 15 de agosto del 2014 a La Habana (Cuba) 
y estuvo conformado por doce víctimas y tres acompañantes de estas, 
a saber: Belén Sanz, representante para Colombia de onu Mujeres, 
el sacerdote Darío Echeverry de la Conferencia Episcopal y Marco 
Romero, académico de la Universidad Nacional de Colombia. El grupo 
estuvo conformado por víctimas que vivieron secuestros o asesinatos de 
familiares perpetrados por las farc-ep, muchas de las masacres dirigi-
das por paramilitares y los asesinatos extrajudiciales registrados como 
“falsos positivos”. En esta mesa participaron dos víctimas de pueblos 
étnicos (onu, 2014)7.

El segundo grupo que viajó a mediados de septiembre del 2014 es-
tuvo compuesto por víctimas de reclutamiento infantil, de minas an-
tipersona, familiares de sindicalistas asesinados por los paramilitares, 
familiares de líderes estudiantiles desaparecidos y de líderes políticos 
asesinados. En esta jornada participó un gobernador indígena víctima 
de diversos hechos victimizantes por parte de varios grupos armados 
ilegales, tales como desplazamiento forzado, amenazas, desapariciones 
y muertes al interior de su pueblo8, y un representante afrodescendiente9 
(El País, 9 de septiembre del 2014).

El tercer grupo estuvo conformado por víctimas de desplazamiento 
forzado, secuestro y extorsión por parte de las farc-ep; una mujer acusada 

7	 Débora Barros, indígena wayúu, líder de las víctimas de la masacre de Bahía 
Portete en la Alta Guajira, donde fueron asesinadas, el 18 de abril del 2004, 
cinco mujeres de su familia y Leyner Palacios, líder afrodescendiente de los 
familiares de víctimas de la masacre de Bojayá del 2 de mayo del 2002 (onu, 
2014).

8	 Gabriel Bisbicuis, gobernador indígena del pueblo awá.
9	 Esau Lemos Maturana, coordinador de la Mesa Departamental de Víctimas 

del Chocó, en representación de las víctimas del desplazamiento forzado en 
esta región del país.



110

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

de ser miliciana de este mismo grupo; víctimas del atentado al Club El 
Nogal; familiares de defensores de derechos humanos asesinados; Aída 
Avella, líder política víctima del exterminio sistemático del movimiento 
político colombiano Unión Patriótica; víctimas del paramilitarismo; y, 
el presidente de la onic, perteneciente al pueblo kankuamo y víctima 
directa del conflicto armado10. Este grupo de víctimas se caracterizó por 
manifestar en un comunicado conjunto que su participación obedece 
a la convicción como víctimas de apoyar sin vacilaciones el proceso de 
paz pero que, a diferencia de los grupos anteriores, no llegaron a un 
acuerdo en cuanto a la exigencia de cese al fuego bilateral (Delegación 
Tercer Grupo de Víctimas, 2 de octubre del 2014).

El cuarto y penúltimo grupo estuvo conformado por una periodista 
víctima de secuestro, tortura, amenaza de muerte y violencia sexual por 
parte de paramilitares; familiares de víctimas de ejecución extrajudicial 
y una lideresa indígena11. De esta delegación se resalta el comunicado del 
2 de noviembre del 2014, en el cual se señaló la importancia de la cons-
trucción de la paz sin odio ni rencor y la exigencia del reconocimiento 
de víctimas diferenciadas, así como garantías de seguridad y no repeti-
ción con enfoque diferencial, con prontas soluciones para el retorno de 
comunidades indígenas, campesinas y afrodescendientes a su territorio 
(Delegación Cuarto Grupo de Víctimas, 2 de noviembre del 2014).

El quinto y último grupo estuvo conformado por víctimas de para-
militares; líderes políticos sindicalistas víctimas de persecución y ame-
nazas; una religiosa que trabajó al lado de la hermana Yolanda Cerón 
—asesinada por paramilitares—; un empresario víctima de las farc-ep 
y una víctima afrodescendiente12 (El Tiempo, 15 de diciembre del 2014).

Desde los inicios de las conversaciones, algunos representantes de 
los pueblos étnicos han asistido a La Habana para ser partícipes y tes-
tigos solo como víctimas directas del conflicto armado por medio de 
estas cinco convocatorias. De los sesenta delegados de las víctimas del 
conflicto armado interno del país que asistieron a La Habana a finales 
del 2014, siete fueron representantes de pueblos indígenas y afrodes-
cendientes; dos mujeres líderes indígenas, una mujer afrodescendiente, 

10	 Luis Fernando Arias, del pueblo kankuamo, quien perdió a su primo y a su tío 
en manos de las Autodefensas Unidas de Colombia (auc).

11	 Lisinia Collazos Yule, lideresa indígena del pueblo nasa, víctima de desplaza-
miento forzado y tortura en la masacre de El Naya.

12	 Francia Márquez, víctima afrodescendiente de las bacrim.



111

Capítulo 2. La negociación del conflicto armado: pueblos étnicos al margen...

dos líderes indígenas y dos líderes afrodescendientes. Ellos asistieron 
no como representantes de los intereses colectivos de sus comunidades 
o pueblos étnicos, sino como víctimas directas de masacres y atenta-
dos que ocurrieron en el marco del conflicto armado interno dentro de 
sus territorios y que afectaron la vida de sus familiares y su integridad, 
con lo cual cumplieron los requisitos establecidos por los negociadores 
para poder participar.

Así las cosas, si bien ha existido una pequeña apertura a espacios 
de participación dentro de la Mesa de negociación con la asistencia 
de integrantes de pueblos indígenas y afrodescendientes que han in-
tegrado las delegaciones, hasta el momento no ha existido una repre-
sentación significativa y concreta que represente a los pueblos étnicos 
como víctimas colectivas del conflicto. De ello se puede inferir que la 
participación de estos ha sido restringida, no solo por los criterios de 
las partes para aceptar su asistencia a las mesas en calidad de invita-
dos, sino ante la ausencia de mecanismos que garanticen su participa-
ción en todos los temas y acuerdos a que se llegue. Por ejemplo, en las 
decisiones legislativas y administrativas que les afecten en la etapa de 
acuerdos o posacuerdos.

Entre “lo acordado” y lo propuesto por los pueblos étnicos

A pesar de que los diálogos se rigen bajo el principio de que “nada 
está acordado hasta que todo esté acordado”, existen algunos puntos 
de divergencia que parecen haber sido resueltos por los negociadores. 
La publicación de estos borradores conjuntos, a partir del miércoles 24 
de septiembre del 2014, fue interpretada como un acto de trasparen-
cia muy importante y como un esfuerzo de las delegaciones para hacer 
pedagogía sobre las transformaciones que se requieren en materia de 
políticas de desarrollo agrario, de participación política y de solución 
al problema de los cultivos de uso ilícito (Centro de Pensamiento y 
Seguimiento al Diálogo de Paz, 2014).

El primer acuerdo fue sobre el tema agrario y giró alrededor de cua-
tro ejes de discusión: acceso y uso de la tierra, programas especiales para 
el desarrollo, reducción de pobreza rural y creación del sistema especial 
de seguridad alimentaria y nutricional. Allí se propuso una Reforma 
Rural Integral (rri) cuyo objetivo principal sería la transformación es-
tructural de las relaciones con la tierra (Comunicado Conjunto n.° 16, 
26 de mayo del 2013).



112

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

El acuerdo reconoce que el acceso a la tierra es una condición ne-
cesaria pero no suficiente para garantizar el bienestar de los habitantes 
del campo y el desarrollo eficiente de la producción. No se pretende 
simplemente brindar acceso a la tierra, sino asegurar el acceso inte-
gral. Plantea que, junto con las tierras, se deberán proveer los medios 
y capacidades para hacer uso de ellas, así como crear un entorno que 
contribuya a la productividad y al buen vivir de los pobladores rurales. 
Asimismo, se anuncia la creación de un fondo de tierras para distri-
buirlas de forma gratuita entre aquellos campesinos que, o no tienen o 
les son insuficientes, y la protección de las áreas de especial interés am-
biental mediante un plan de zonificación que no frene las alternativas 
económicas de los pueblos (Borrador Conjunto, Política de desarrollo 
agrario integral, 24 de septiembre del 2014).

Dentro del borrador también se reconoce la importancia de la con-
tribución de los pueblos étnicos a la transformación del campo, la im-
portancia de apoyar las diferentes formas de “asociatividad solidaria” 
como las Zonas de Reserva Campesina (zrc), y de respetar las formas 
de producción de los pueblos étnicos. Asimismo, resalta dentro de los 
principios del acuerdo la participación de los pueblos en la ejecución de 
los planes y programas que a futuro se adelanten e incluye la necesidad 
de adoptar un enfoque territorial y étnico que responda a las necesi-
dades rurales, que obedezca a una distribución equitativa de la tierra y 
que proteja también el restablecimiento de los derechos de las víctimas 
de desplazamiento y despojo forzado (Borrador Conjunto, Política de 
desarrollo agrario integral, 24 de septiembre del 2014).

Frente a este acuerdo, algunos pueblos indígenas13 comparten varios 
puntos con los esbozados por los negociadores, empero, defendiendo 

13	 El presente análisis se hace con base en las observaciones de algunas integran-
tes del Colectivo de Estudios Poscoloniales/Decoloniales en América Latina 
(Colectivo Copal) que participaron en los encuentros macrorregionales reali-
zados por la onic entre el 27 de octubre y el 17 de noviembre del 2014 con el 
objetivo de consolidar la Agenda Nacional de Paz Indígena. Los encuentros se 
llevaron a cabo en los siguientes lugares y fechas: 1) Macro-Orinoquía: 27 y 28 de 
octubre, en Villavicencio; 2) Macro-Norte: 30 y 31 de octubre, en Santa Marta; 
3) Macro-Occidente: 7 y 8 de noviembre, en Cali; 4) Macro-Centro-Oriente: 
10 y 11 de noviembre, en Silvania; y 5) Macro-Amazonía: 13 y 14 de noviembre, 
en Leticia. También se cuenta el Foro Nacional que se llevó a cabo en Bogotá 
el 12 y 13 de febrero del 2015. Se reitera que las afirmaciones aquí expresadas no 
comprometen a las organizaciones sino exclusivamente a los autores.



113

Capítulo 2. La negociación del conflicto armado: pueblos étnicos al margen...

la consulta previa y el consentimiento libre, previo e informado en las 
etapas de acuerdo y posacuerdo. Por ejemplo, consideraron válido el 
respeto por las formas de producción de los diferentes pueblos étnicos 
y de los campesinos y la necesidad de participación en la definición de 
los planes y programas por parte de estos. Sin embargo, los indígenas 
proponen como forma de participación y garantía de su derecho, la con-
sulta previa sobre los acuerdos que afecten sus territorios. Asimismo, 
plantean la necesidad de fortalecer el mecanismo para que en su apli-
cación se garantice fundamentalmente el cuidado de los derechos ad-
quiridos históricamente por parte de los pueblos indígenas14.

Uno de los principales reclamos que históricamente han hecho los 
pueblos indígenas es el despeje armado y la desmilitarización de sus 
territorios, pues los reconocen como territorios de paz, convivencia y 
diálogo, tema que no fue abordado en los acuerdos entre el gobierno 
y las farc hasta ahora. Del mismo modo, en relación con el Fondo de 
Tierras que estaría conformado por terrenos baldíos, los indígenas nie-
gan la existencia de este tipo de territorios en Colombia, precisamente 
porque los pueblos originarios ocuparon cabalmente todo el territorio; 
sin embargo, concuerdan con la iniciativa de una distribución equitati-
va de la tierra que responda a las necesidades de los pobladores rurales 
étnicos y campesinos más necesitados.

También hay que destacar las objeciones respecto a la forma como 
se pueden implementar la ampliación y consolidación de las zrc y los 
efectos sobre los territorios indígenas. Esto, dado que el acuerdo con-
templa estas zonas como una figura para promover la economía cam-
pesina (Borrador Conjunto, Política de desarrollo agrario integral, 24 
de septiembre del 2014). Esta consideración no contempla en detalle la 
existencia de territorios indígenas que deben ser respetados, pues, como 
se indicó, en la Macro regional Norte, los territorios indígenas no son 
negociables ni deben sufrir intervención alguna; por lo tanto, todas las 
políticas públicas deben ser incluyentes y aplicadas diferencialmente.

Sobre el segundo punto de diálogo, la participación política, los 
negociadores explicaron los avances en cada pilar: apertura democrá-
tica, mayor participación ciudadana para consolidar la paz y el asegu-
ramiento de romper el vínculo entre la política y las armas (Borrador 
Conjunto, Participación política, 24 de septiembre del 2014). Se acordó 

14	 Esta propuesta se observó especialmente en la Macro regional Orinoquía y en 
la Macro regional Occidente.



114

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

el surgimiento de una nueva apertura democrática, basada en la creación 
de nuevos partidos políticos que no tengan que depender de un umbral 
para conservar su personería jurídica, y la creación de circunscripciones 
especiales transitorias de paz que permitan la elección de representantes 
de las zonas que se han visto más afectadas por la violencia y margina-
das de las decisiones políticas del país. 

Con el propósito de motivar y asegurar la participación de los ciu-
dadanos, se acordaron medidas para el desarrollo de una ley de garan-
tías para los movimientos sociales que busque promover una cultura de 
tolerancia y asegurar garantías para la protesta social y la diversidad de 
opiniones. Por último, para acompañar el tercer pilar se determinó la 
necesidad de abrir espacios para la participación de las personas perte-
necientes a las farc y el acceso de estos a medios de comunicación, así 
como garantías de seguridad para sus aspirantes (Borrador Conjunto, 
Participación política, 24 de septiembre del 2014).

Para los pueblos indígenas es importante una reorganización elec-
toral que incluya la creación de una entidad indígena de control po-
lítico, que promueva la inclusión de partidos propios del movimiento 
indígena, amplíe la circunscripción especial y asegure la posibilidad 
del ejercicio al voto en sus territorios15. 

Respecto al cuarto y último acuerdo de la agenda, la solución al 
problema de los cultivos de uso ilícito, los negociadores se refirieron a 
ciertos acuerdos concertados sobre los cuatro pilares que condujeron 
la discusión: sustitución y erradicación de cultivos ilícitos, consumo, 
narcotráfico y compromisos (Comunicado conjunto n.° 36, 16 de mayo 
del 2014).

Al discutir este tema los negociadores fijaron las bases de un nuevo 
Programa de Sustitución de Cultivos Ilícitos y Desarrollo Alternativo 
de alcance nacional. La intención de este programa es buscar que por 
medio de un trabajo conjunto con los pueblos se creen mecanismos 
que hagan frente al cultivo y comercialización de sustancias ilícitas, ya 
que la persistencia de los cultivos está ligada en parte a la existencia de 
condiciones de pobreza, marginalidad, débil presencia institucional y 
la existencia de organizaciones criminales dedicadas al narcotráfico. 

Dentro de lo acordado se indicó que la transformación de los terri-
torios y las alternativas para los pueblos afectados por los cultivos de uso 

15	 Esto se pudo observar especialmente en la Macro regional Amazonía y en la 
Macro regional Centro Oriente.



115

Capítulo 2. La negociación del conflicto armado: pueblos étnicos al margen...

ilícito partirán de la construcción conjunta y participativa entre estos y 
las autoridades, manteniendo el reconocimiento de los usos ancestrales 
y tradicionales de la hoja de coca como parte de la identidad cultural 
de la comunidad indígena (Borrador Conjunto, Solución al problema 
de drogas ilícitas, 24 de septiembre del 2014).

En la Macro regional de la Orinoquía, por ejemplo, se concluyó 
que aunque la coca no es una planta sagrada para los pueblos indíge-
nas de la zona, sí lo es para muchos pueblos, por lo cual es necesaria 
la no criminalización de la planta y el apoyo a alternativas de trabajo 
que reduzcan los impactos negativos del monocultivo y la producción 
de cocaína (deterioro ambiental por tala de bosques y contaminación 
por químicos; así como el deterioro social por desunión, desigualdad, 
ingobernabilidad, alcoholismo, deserción escolar, entre otros). Esto 
demuestra que si bien el uso de la coca no tiene un significado único 
para los diferentes pueblos indígenas, sí existe una manifestación ge-
neral que avoca por el respeto a su utilización y su no criminalización.

Los pueblos indígenas han afirmado que la erradicación y las po-
líticas que acompañen esta actividad deben ser consultadas con auto-
ridades indígenas, deben ser voluntarias y graduales, con propuestas 
de alternativas viables. Además, debe prohibirse la aspersión aérea y se 
debe fortalecer la gobernabilidad territorial interna mediante legisla-
ción, organización y cooperación de guardias indígenas16. 

Para los pueblos indígenas el gran problema en este tema se debe 
al cultivo de uso ilícito y a gran escala de coca, y no al uso como planta 
sagrada y medicinal que le dan diferentes pueblos. Por lo tanto, no se 
trata de una erradicación absoluta sino de la protección del uso cultural 
de la planta sin que esto indique un control por parte de terceros so-
bre el territorio indígena. Para estos pueblos lo que debe existir es una 
protección de los ritos y usos indígenas y un control de la interferencia 
de otros actores en los territorios ancestrales17.

De lo expuesto, lo acordado y lo manifestado por los pueblos indí-
genas puede inferirse que si bien existe apoyo a las iniciativas de diálo-
go, también existe la necesidad de que estos sean consultados y puedan 
participar sobre lo que se está negociando, pues su participación res-
ponde a exigencias propias de su cosmovisión que no han sido contem-
pladas por los demás actores. El miedo a que los derechos colectivos 

16	 Esto se pudo observar especialmente en la Macro regional Orinoquía.
17	 Esto se pudo observar especialmente en la Macro regional Occidente.



116

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

reconocidos sean vulnerados podría aumentar si no se permite que los 
pueblos étnicos aporten a los temas sobre los que se está negociando.

En tal sentido, puede rescatarse la propuesta del Alto Comisionado 
para la Paz del Gobierno, Sergio Jaramillo Caro, retomada por el pro-
fesor Marco Romero Silva en relación con la idea de “paz territorial”. 
Este concepto no se enfoca en las formas de refrendación, sino que 
trata de ir más allá de esto y se preocupa por los desafíos posacuerdos 
de cara a la implementación de estos en el territorio nacional (Romero 
Silva, 2015). Lo anterior es una oportunidad para edificar soluciones a 
los problemas de desigualdad a partir de la propuesta de implementar 
reformas rurales que tengan en cuenta las diferentes posiciones de los 
sectores de la sociedad, sus intereses y las diferentes formas de relacio-
narse con el territorio (Jaramillo Caro, 2015).

Es por esto que la construcción de paz territorial a la que se ha re-
ferido el Alto Comisionado busca tener en cuenta diferentes posicio-
nes y reconocer que las dinámicas del conflicto han ocasionado daños 
diferenciados y desproporcionados, en donde se resalta que los pueblos 
indígenas, afrodescendientes, el campesinado y las mujeres rurales han 
sido los más afectados. Esto implica que el significado de paz territo-
rial no puede ser el mismo en todas las zonas del país y debe desarro-
llarse —en palabras del profesor Romero Silva— como una “política 
estructural de reconocimiento, reparación colectiva e individual y de 
inclusión efectiva” de estos sectores mayormente afectados esto respec-
to a la posible terminación del conflicto armado (Romero Silva, 2015). 

Esta propuesta de paz territorial también busca que los modelos de 
desarrollo rural sean incluyentes a la hora de tomar decisiones frente 
al uso del territorio y se garantice una “coexistencia pacífica de los di-
ferentes sistemas productivos y de poblamiento”, lo que para Romero 
Silva implica fortalecer las formas de participación y el sistema de con-
sulta de los pueblos y des-estigmatizar la consulta previa como supuesto 
freno al desarrollo (2015). 

Para una posible consecución de lo anterior se habla de una nueva 
institucionalidad en los territorios que rompa las dinámicas centralis-
tas y tenga en cuenta un enfoque de derechos diferencial. Se trata de 
un “enfoque territorial” en el cual se desarrolle una democracia local 
que permita la existencia de un sistema descentralizado en donde las 
instituciones18 estén en capacidad de resolver los conflictos territoriales 

18	 “[…] ‘Institucionalidad’ entendida nuevamente no solo como la presencia de unas 



117

Capítulo 2. La negociación del conflicto armado: pueblos étnicos al margen...

y de tierras —antiguos y actuales— en donde haya una verdadera si-
nergia entre las autoridades y la comunidad en torno a las necesidades 
del territorio encaminadas a la transformación de la visón territorial, 
lo cual, como se puede observar, no dista mucho de los planteamientos 
que Orlando Fals Borda hiciera sobre los procesos de reordenamiento 
territorial para la paz.

Esta iniciativa del Gobierno, en cabeza del Alto comisionado para 
la Paz, a pesar de no ser una novedad, es importante porque en ella 
pueden articularse las reivindicaciones históricas de los pueblos étnicos. 
Sin embargo, hace falta un reconocimiento amplio a la visión que estos 
tienen del territorio como sustento sagrado de la vida y el desarrollo de 
sus pueblos. Dicho en otros términos, se hace necesaria la construc-
ción de un concepto de territorio por parte del Alto Comisionado y del 
Gobierno, que integre las cosmovisiones de los pueblos étnicos (Zubiría 
Samper, 2014).

Como se vio en el primer capítulo de este libro, la importancia que 
para los pueblos étnicos tiene la relación con la tierra y con el territo-
rio ha llevado a que la jurisprudencia internacional de la Comisión y la 
Corte Interamericana de Derechos Humanos distingan estas dos no-
ciones. La de tierra está ligada a un espacio geográfico que es ocupado 
por los pueblos étnicos, es el espacio que han habitado y que por derecho 
les corresponde; y el territorio es la relación que tienen los pueblos indí-
genas con la tierra, la manifestación de sus vidas en ella y las construc-
ciones culturales que están ligadas fuertemente con el uso de la tierra 
y la unión espiritual, colectiva y vital que tienen con esta (Cidh, 2010).

En el ámbito nacional los pueblos étnicos también manifiestan de di-
versas maneras la importancia que tienen para ellos la tierra y el territorio, 
el Mandato Político General de los Pueblos Indígenas de Colombia 2012-2016 
(onic, 2013) desde sus primeros artículos resalta la importancia que tiene 
la madre tierra como dadora y sostén de vida, por eso la defensa de esta 
implica defender las relaciones que se tejen dentro de los territorios, así 
como la vida misma. La proclama de “autonomía, autodeterminación y 

entidades estatales, sino como el establecimiento conjunto de unas prácticas y 
normas que regulen la vida pública y produzcan bienestar […] El comienzo de 
la solución está en que sean actores y no simples receptores de esos programas. 
En que vean que sus derechos también cuentan. En la medida en que las ins-
tituciones responden, la gente es más consciente de sus derechos y exige más. 
Así se construye institucionalidad” (Jaramillo Caro, 2015).



118

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

gobierno propio de los pueblos sobre los territorios”, así como el reclamo 
por una reforma agraria que convoque diferentes sectores como los cam-
pesinos y los afrodescendientes (onic, 2013), y la relación y construcción 
de identidad atadas a la tierra y al territorio que tienen los pueblos ét-
nicos, no pueden ignorarse si se pretende construir un concepto de paz 
territorial en el marco de las actuales negociaciones de paz.

En el ámbito académico, podría recuperarse el análisis de Orlando 
Fals Borda en la época de las negociaciones del presidente Pastrana con 
las guerrillas en El Caguán, en relación con la importancia del ordena-
miento territorial como un aporte a la construcción de paz dentro de las 
regiones y la pacificación nacional (Fals Borda, 2000). Sus postulados 
parten del reconocimiento de que los conflictos por las tierras en el país 
son parte de la violencia y la guerra que se vive, y reconocen que esto 
debe ser un proceso que se adapte a las realidades y necesidades de cada 
época (Fals Borda, 1996).

Dentro de sus postulados Fals Borda (1996) resalta la importan-
cia que tiene la paz dentro de los procesos de ordenamiento territorial, 
afirmando que es necesario que exista un equilibrio regional en donde 
más importante que el desarrollo se encuentra la construcción de jus-
ticia y paz para los pobladores, el respeto por la soberanía popular, las 
decisiones que tomen los pobladores y sus necesidades, especialmente 
en zonas de conflicto armado:

[…] la paz va más allá del silenciamiento de las armas. Debe 
haber paz con justicia, lo que en el campo significa acceso democrá-
tico y equilibrado a la tierra productiva y a las riquezas generadas, 
con un retorno a la tierra en una reforma agraria real y profunda, 
porque hay que saldar una vieja y sangrienta deuda social. Vivir en 
paz en nuestras localidades significa vivir sin el terror ubicuo de la 
violencia como la hemos venido sufriendo, porque habrá por fin un 
respeto real por los derechos fundamentales. (Fals Borda, 2000, p. 53)

En síntesis, los pueblos indígenas han manifestado sus preocupacio-
nes respecto a los acuerdos en La Habana, los cuales, aunque se basen 
en el principio de que nada está acordado hasta que todo esté acordado, 
no han contado con su efectiva participación ni prevén la consulta previa 
como mecanismo de refrendación e implementación. Aun así, existen 
importantes propuestas por parte de los pueblos étnicos que en algunos 
casos coinciden con la institucionalidad estatal y que tienen altas po-
tencialidades en un escenario de posacuerdo.



119

Capítulo 2. La negociación del conflicto armado: pueblos étnicos al margen...

No obstante, el debate ha girado alrededor de los mecanismos de 
refrendación, principalmente el referendo y la asamblea constituyente. 
En este escenario también han existido manifestaciones de descontento 
por parte de los pueblos étnicos. A continuación se pasa a estudiar este 
debate mostrando la vigencia de considerar la consulta previa tanto en 
los acuerdos como respecto a su implementación.

ENTRE REFERENDO Y ASAMBLEA CONSTITUYENTE19

Distintos sectores de la sociedad han manifestado la necesidad de que 
los colombianos que no se encuentran sentados en La Habana tengan 
una participación activa en los diálogos de paz. Ante las críticas a la 
falta de participación, el Gobierno ha propuesto la realización de un 
referendo para legitimar lo decidido, y que sean los colombianos quie-
nes tomen las decisiones en última instancia. Por su parte, las farc-ep 
son partidarias de una Asamblea Nacional Constituyente que permita 
modificar el orden jurídico y social de manera acorde con sus propues-
tas de desarrollo. A pesar del apoyo que tienen ambas propuestas en 
distintos sectores, no se visualiza aún en forma clara la manera en que 
serían útiles para permitir la participación efectiva de los pueblos ét-
nicos, o para respetar su derecho fundamental a la consulta previa y al 
consentimiento previo, libre e informado.

Teniendo en cuenta este propósito, en lo que sigue haremos una 
breve introducción a los elementos centrales de las dos figuras, con mi-
ras a visualizar, posteriormente, las implicaciones que conllevan para 
los pueblos étnicos teniendo en cuenta la especial vulnerabilidad en la 
que los ha puesto el conflicto armado en el país.

La propuesta del Gobierno: referendo

En agosto del 2013, el Gobierno nacional señaló que el mecanismo 
de refrendación adecuado es el referendo previsto en la Constitución, 
el cual podría efectuarse al tiempo de las elecciones legislativas o 

19	 La presente investigación se desarrolló en el marco de discusiones que giraban 
en torno a la refrendación por dos vías: referendo y asamblea constituyente. 
Durante el desarrollo del proceso, el plebiscito constitucional no había sido 
puesto en el escenario de discusión.



120

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

presidenciales del 2014. Incluso se radicó un proyecto de ley estatuta-
ria que permitiera realizar estos dos ejercicios democráticos al tiempo 
(González Posso, 2013b). En este sentido, la propuesta del Gobierno 
nacional estaba dirigida a brindar un espacio que permitiera determinar 
si la sociedad está de acuerdo o no con lo que se establezca al término 
de los diálogos de paz.

El referendo está previsto en el artículo 103 de la Constitución 
Política de Colombia y es desarrollado por la Ley 134 de 1994, la que 
reguló varios mecanismos de participación en Colombia para que los 
ciudadanos habilitados para votar puedan participar en las decisiones 
del país, entre los que se encuentran la iniciativa popular legislativa y 
normativa, el referendo, la consulta popular (del orden nacional, de-
partamental, distrital, municipal y local), que incluye la consulta a una 
asamblea constituyente, la revocatoria del mandato, el plebiscito y el 
cabildo abierto. En estas dos normativas se encuentran los preceptos del 
ejercicio de este mecanismo, el cual permite que el pueblo participe en 
la modificación de las normas jurídicas que rigen la vida en la sociedad 
y que sea el pueblo quien tenga la última opinión sobre el objeto del 
referendo (García Villegas, 1997, p. 38; Quinche Ramírez, 2004, p. 58). 

Generalmente se clasifica al referendo como aprobatorio o deroga-
torio. Sin embargo, la jurisprudencia y la doctrina han ampliado esta 
clasificación de acuerdo con criterios más amplios como “el territorial, 
el normativo, de acuerdo al origen, de acuerdo con los efectos del mis-
mo referendo, en atención a la exigibilidad de su realización y según 
el sometimiento a la materia”. Estos criterios desarrollan lo enunciado 
en la normativa vigente sobre el tema (Quinche Ramírez, 2004, p. 59).

Una característica esencial de este mecanismo es que versa sobre 
un contenido normativo que ya se encuentra plasmado, ya sea en un 
proyecto de ley o en una ley que es pronunciada por el legislador pri-
mario, lo que implica que la ciudadanía no participa directamente en 
su creación (García Villegas, 1997, p. 39). Los referendos pueden recaer 
sobre la totalidad de la norma o sobre algunos de sus artículos. El único 
referendo obligatorio es el que convierte una región en entidad territorial 
(Constitución Política, art. 307), mientras que los legales o constitucio-
nales son de carácter opcional (García Villegas, 1997, p. 40). En materia 
de reformas de ley los ciudadanos son quienes están autorizados para 
convocar el referendo, y debe realizarlo un número de ciudadanos que 
correspondan al menos al 10 % del censo electoral, en trámite que se 
realiza frente al Registrador del Estado Civil. Tratándose de reformas 



121

Capítulo 2. La negociación del conflicto armado: pueblos étnicos al margen...

constitucionales, el gobierno también podrá tener la iniciativa, pero el 
requisito porcentual de ciudadanos que lo pueden solicitar disminuye 
al 5 % del censo. Igualmente, se solicitará que el proceso de reforma 
sea sometido a referendo mediante ley aprobada por las dos Cámaras 
(García Villegas, 1997, p. 40). 

La decisión del elector en el caso del referendo se da mediante la 
votación a un sí o a un no frente a la ratificación o derogación de la 
norma que se someta a consideración. En el caso del referendo cons-
titucional el votante podrá también decidir qué articulado rechaza y 
cuál aprueba. Finalmente, la ley determina que la decisión en el refe-
rendo deberá ser tomada por la mitad más uno de los votantes, siempre 
y cuando la totalidad de estos comprenda una cuarta parte del censo 
electoral (García Villegas, 1997, p. 41). 

Frente al actual proceso de paz, se ha hablado de la posibilidad 
de utilizar este mecanismo para darle legitimidad a los acuerdos a los 
que posiblemente se llegue. Sin embargo, las farc-ep manifestaron su 
desacuerdo con esta iniciativa, llegando a suspender durante unos días 
los diálogos en La Habana, por considerar que la solicitud hecha al 
Congreso fue realizada de forma unilateral por parte del Gobierno, lo 
que contradice los propósitos del diálogo (Caracol Radio, 12 de enero 
del 2014). 

A pesar de las críticas que ha generado el referendo, es necesario 
advertir que la fórmula aún no ha sido plenamente establecida. En 
ocasiones, se habla no solo de un referendo sino de varios que se debe-
rían realizar, tanto de carácter legal como constitucional. Sin embargo, 
también se destacan las limitaciones de este mecanismo, pues se trata 
de respuestas asertivas a preguntas cerradas que no dejan lugar a debate 
sobre las opciones. Las opiniones de los grupos minoritarios y pueblos 
étnicos no serían tenidas en cuenta, como ha sucedido a lo largo del 
proceso de paz hasta ahora. 

La propuesta de las farc-ep: Asamblea Nacional Constituyente

Las farc-ep han promovido el mecanismo de la asamblea cons-
tituyente como punto fundamental para la ratificación popular de los 
acuerdos que se alcancen durante el proceso de paz, apuntando a un 
cambio estructural que incluya la participación de toda la población 
colombiana donde esta asuma de manera plena su poder creador y su 
condición de soberano (El Universal, 21 de diciembre del 2013). En tal 



122

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

sentido, presentaron a finales del 2013 doce propuestas mínimas para 
una asamblea nacional constituyente para la paz. Dentro de los doce 
puntos se destaca la necesidad de convocar a una asamblea de parti-
cipación directa, como máxima expresión del constituyente primario 
y soberano, fundada en un “Gran Acuerdo político nacional para una 
Asamblea Nacional Constituyente” con los siguientes objetivos: darle 
viabilidad jurídica y política a esta iniciativa, establecer los criterios 
para el logro de la más amplia movilización y participación popular, y, 
por último, definir los objetivos y alcances legislativos de la asamblea 
(Delegación de paz, 27 de mayo del 2014). 

La naturaleza de la asamblea nacional constituyente propuesta por 
las farc-ep tiene un doble carácter. Por un lado, es un mecanismo de 
refrendación de los acuerdos, fruto del proceso de paz sobre la normati-
va vigente, y, por otro, se asume como un mecanismo de decisión sobre 
asuntos no acordados en la agenda de negociación y que son de inte-
rés político para toda la sociedad, lo que la constituye en un elemento 
de proyección democrática. De acuerdo con la propuesta de las farc, 
la asamblea estaría conformada por 141 integrantes, y debería incluir 
representantes de las fuerzas guerrilleras que se han encontrado en la 
condición de alzamiento armado contra el Estado, representantes de los 
pueblos campesinos, indígenas y afrodescendientes, víctimas del conflic-
to, representantes de las mujeres organizadas, de los estudiantes organi-
zados, de los grupos lgtbi, de los militares retirados, de los nacionales 
residentes, refugiados o exiliados en el exterior; además, representantes 
de las fuerzas políticas, económicas y sociales del país.

Desde el punto de vista normativo, existe la asamblea o convención 
constitucional, que consiste en una reunión nacional de personas del 
pueblo que tiene el objetivo específico de formar las nuevas reglas que 
regirán la relación entre dirigentes y gobernados, así como el funciona-
miento y la distribución del poder, fundamento de su sistema político y 
social en razón del ejercicio y poder del constituyente primario que es 
el mismo pueblo (Quinche Ramírez, 2004). La asamblea, mediante ley 
aprobada por el Congreso, es consultada de manera popular frente a la 
conveniencia o no de convocarla para reformar de manera parcial o total 
la Constitución. Dentro de la misma ley se debe definir el número de 
delegatarios, el sistema para elegirlos, la competencia de la Asamblea, 
la fecha de su iniciación y su periodo, bajo la condición que se aprueba 
cuando, al menos, la tercera parte de los integrantes del censo electoral 
la aprueban (art. 58 de la Ley 134 de 1994).



123

Capítulo 2. La negociación del conflicto armado: pueblos étnicos al margen...

Sin embargo, esta figura presenta ciertas dificultades de cara a lo 
que impulsa el grupo insurgente. Por un lado, según el artículo 376 
de la Constitución, la asamblea goza de limitaciones en cuanto a su 
conformación, duración y temario, de ahí que sea constitucional y no 
constituyente. De este modo, las facultades de los delegatarios no son 
totales y lo que finalmente se vaya a aprobar al interior de ella goza de 
un alto grado de indeterminación, pues entre más genéricas sean sus 
facultades mayor autonomía tiene y más incierto será el resultado. De 
otro lado, si las facultades son demasiado precisas, podría darse una 
invasión de competencias por el legislador. Adicionalmente, se tiene 
que el cronograma que debe seguir una asamblea constituyente depen-
de del consenso del Congreso al aprobar la convocatoria, y de que esta 
sea aprobada en su revisión respectiva por parte del juez constitucional 
(moe, 2013).

Aparte de las dificultades formales y del largo trámite que exige, 
para algunos la asamblea no es un mecanismo para refrendar acuerdos 
de paz, pues ella solo debe ser aplicada cuando hay una crisis institu-
cional profunda y/o cuando las reglas del juego son profundamente 
anacrónicas y disfuncionales (Nasi, 2013). En tal sentido, el país se en-
cuentra en un panorama menos sombrío del planteado por las farc, y 
asumir como mecanismo de participación una asamblea constituyente 
es asumir que la Constitución actual no es eficaz. 

En contraste, existen partidarios de la asamblea que ven en ella la 
oportunidad de consolidar un cambio estructural que diferentes secto-
res de la sociedad han demandado. Estrada Álvarez (2014, p. 9) explica 
que el país está frente a un agotamiento de facto de la Constitución de 
1991 que, teniendo en cuenta la lógica constituyente, sería solucionado 
si el acuerdo resultado de diálogos directos y secretos entre el gobier-
no y las farc deja de ser monopolio de los actores que participan en 
los diálogos, lo cual permitiría que la población no solo participe de 
lo acordado, sino que incluso abre la posibilidad de incorporar nuevos 
temas o asuntos no abordados en la Mesa de Diálogo. Lo que saldría de 
ella es un nuevo contrato social, un nuevo poder constituido, contentivo 
del nuevo marco normativo para la implementación de los acuerdos y 
el pleno ejercicio de la política. 

Las farc-ep, en recientes intervenciones, han defendido su propues-
ta con base en la necesidad de fortalecer la constitucionalidad misma 
que ha sido afectada con las múltiples reformas a la carta de 1991. El 
grupo revolucionario invita a que el mecanismo elegido no se restringa 



124

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

a analizar exclusivamente cómo el grupo armado accede al ejercicio de 
los derechos políticos, sino que vaya más allá de una refrendación y se 
consolide como un espacio democrático que defina la paz (Semana, 18 
de junio del 2013). 

Diferentes sectores de la población han ido sumándose a la pro-
moción de este mecanismo como adecuado y necesario en la etapa de 
posconflicto. Para algunos, optar por este mecanismo en miras a ob-
tener la solución política y la paz con justicia social en Colombia es 
una manifestación de la plena confianza en el constituyente primario 
y su deseo de transformar la estructura política y social del país desde 
la reforma constitucional. Así se manifestó en el pliego final como co-
rolario de la pasada cumbre agraria en el mes de febrero del 2014, que 
dentro de sus disposiciones exige las garantías suficientes para avanzar 
en un proceso constituyente por la democracia, la justicia social y la paz 
(Cumbre Agraria, 26 de febrero del 2014).

Este pronunciamiento se relaciona con una tendencia recurrente 
de diversos movimientos sociales. Durante las dos últimas décadas, en 
Colombia ha sido frecuente ver convocatorias populares que buscan una 
nueva asamblea constituyente, como lo fue el “Mandato Ciudadano 
por la Paz, la Vida y la Libertad”, que nació del intento de diálogos del 
expresidente Pastrana con las farc en El Caguán, entre otros llama-
dos de diferentes sectores a realizar un cambio radical constitucional 
(Romero, 2002).

Por su parte, algunos miembros de comunidades étnicas se han su-
mado a la propuesta, pero buena parte de ellas ven el proceso más bien 
con cierto recelo por las experiencias vividas en la Constituyente que 
dio como resultado la Carta Política de 1991. En ella, a pesar de apor-
tar significativos cambios en materia cultural, su participación no fue 
relevante, sus derechos siguen siendo cuestionados en la práctica y solo 
han podido ser refrendados y reivindicados en la lucha política (Vélez, 
2012). Además, pese al reconocimiento multicultural registrado en la 
Constitución de 1991 su situación sigue siendo lamentable en virtud 
del etnocidio que sufren permanentemente, consecuencia de diferen-
tes factores como el del conflicto armado interno (CoCons a-004/09).

Independientemente del mecanismo de participación que se apli-
que, lo importante para la ciudadanía, y en este caso para los pueblos 
étnicos, es que la manera en que se vayan a legitimar las decisiones en 
La Habana sea democrática y se otorguen garantías de participación. 



125

Capítulo 2. La negociación del conflicto armado: pueblos étnicos al margen...

En este punto se debe considerar que la legitimidad que ella aporta no 
es igual cuando se invoca a la sociedad en general que cuando se re-
ferencia en particular a los grupos étnicamente diferenciados, pues la 
protección de sus derechos, tanto a nivel nacional como internacional, 
implica la existencia y aplicación de mecanismos de participación espe-
cífica que no permitan que sus intereses sean ignorados al enfrentarse 
a los del conglomerado social, como se espera que no suceda aplicando 
el mecanismo de consulta previa. En el apartado siguiente puntuali-
zaremos someramente esta condición, antes de desarrollar en detalle 
lo concerniente a consulta previa.

PUEBLOS ÉTNICOS Y FACTORES DE 
VULNERABILIDAD: CARACTERIZACIÓN 
DE LA CORTE CONSTITUCIONAL

Los pueblos étnicos cuentan con derechos diferenciados, como el con-
sentimiento previo, libre e informado y la consulta previa, los cuales se 
ven vulnerados en el marco del conflicto armado de forma aguda y des-
proporcionada. Aquí puede notarse la intersección entre los derechos 
diferenciados en razón de la pertenencia étnica y los derechos en razón 
del carácter de víctimas de la guerra. En medio de esta relación entre los 
derechos, la intervención de la Corte Constitucional, a propósito de la 
declaración del “Estado de Cosas Inconstitucional” realizada median-
te la Sentencia t-025/04, ha permitido la caracterización fáctica de las 
múltiples afectaciones y riesgos que existen para los pueblos étnicos en 
el marco del conflicto armado y el desplazamiento forzado.

Con base en la competencia jurídica que la Corte mantiene, mientras 
no se restablezcan los derechos fundamentales o se eliminen las cau-
sas de su amenaza a la población desplazada, la Corte ha expedido dos 
autos de seguimiento de gran trascendencia: el 004 y el 005 de 200920. 

20	 CoCons a-004/09 y a-005/09 mp Cepeda Espinosa. Sobre la competencia de 
la Corte puede leerse en el artículo 27 del Decreto 2591 de 1991: “El juez […] 
mantendrá la competencia hasta que esté completamente reestablecido el de-
recho o eliminadas las causas de la amenaza”, igualmente, pueden consultarse 
los a-010/04 y a-045/04 mp Escobar Gil y la sentencia t-086/03 mp Cepeda 
Espinosa.



126

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

El primero se refiere a la constatación y descripción de la situación 
humanitaria de los pueblos indígenas, mientras que el segundo hace 
lo propio en relación con los pueblos afrodescendientes. Este apartado 
resume el análisis hecho por la Corte Constitucional y argumenta que 
los derechos diferenciales y las afectaciones agudas reconocidas judi-
cialmente evidencian la exclusión sistemática de los pueblos étnicos, 
no solo de los diálogos de paz sino de la mayoría de ámbitos sociales 
que permitirían el desarrollo individual y colectivo. 

El Auto 004: los pueblos indígenas

El análisis fáctico realizado por la Corte Constitucional en relación 
con los pueblos indígenas describe las principales afectaciones de que 
son víctimas, soportado en las intervenciones realizadas por sus orga-
nizaciones, diferentes sectores de la sociedad civil y el gobierno. De 
conformidad con el estudio de la Corte se pueden identificar dos tipos 
de factores: unos de afectación directa, que pueden o no involucrar ac-
tivamente a los pueblos indígenas y sus integrantes en el conflicto ar-
mado, y otros procesos conexos relacionados con aspectos territoriales 
y socioeconómicos. En estos últimos es posible distinguir entre aque-
llos elementos que perjudican directamente los territorios y la cultura 
indígena, y aquellos que de manera indirecta se ven exacerbados con 
ocasión de la guerra. 

La Corte se dedica a constatar estos factores en la situación es-
pecífica de 34 pueblos indígenas y concluye afirmando que estos se 
encuentran en “grave riesgo de exterminio físico y cultural”21. Por 
consiguiente, la Corte ordena la creación de un programa de garantía 
de los derechos y de planes de salvaguarda étnica para los 34 pueblos 
indígenas sobre los que realiza un análisis detallado. Las medidas espe-
cíficas para cada pueblo, así como las órdenes de protección específica 

21	 En el anexo de la providencia se describe la situación de los siguientes pueblos 
indígenas: wiwas, kankuamos, arhuacos, koguis, wayúu, embera-katíos, em-
bera-dobidá, embera-chamí, wounaan, awá, nasas, pijaos, koreguajes, kofán, 
sionas, betoy, sicuani, nukak-makú, guayabero, u’wa, chimila, yukpa, kuna, 
eperara-siapidaara, guambianos, zenú, yanaconas, kokonukos, totoró, huitotos, 
ingas, kamentzá, kichwa y kuiva.



127

Capítulo 2. La negociación del conflicto armado: pueblos étnicos al margen...

para personas individualmente consideradas, encuentran justificación 
según la Corte pues:

La naturaleza diferencial del impacto del desplazamiento 
forzado sobre los pueblos indígenas radica en que entremezcla 
facetas individuales con facetas colectivas de afectación, es decir, 
surte impactos destructivos tanto sobre los derechos individuales 
de las personas pertenecientes a las etnias afectadas, como sobre 
los derechos colectivos de cada etnia a la autonomía, la identidad 
y el territorio. Lo individual y lo colectivo del desplazamiento se 
retroalimentan e interactúan. Además, cada grupo étnico en par-
ticular tiene sus propios patrones de desplazamiento forzado, y su 
propia situación específica, que se deben reconocer en la magnitud 
plena de su gravedad para dar una respuesta apropiada de parte del 
Estado. (CoCons a-004/09)

Posteriormente, sería incluido dentro de estas medidas el pueblo 
hitnú o macaguán, asentado en el departamento de Arauca22. Asimismo, 
ante el riesgo de exterminio físico y cultural del pueblo awa, asenta-
do en Nariño y Putumayo, la Corte adoptó medidas de carácter es-
pecífico sin precedentes en el seguimiento efectuado, con lo cual dio 
cumplimiento a la solicitud hecha por la Comisión Interamericana de 
Derechos Humanos: la adopción de un Plan Provisional Urgente de 
Reacción y Contingencia como medida cautelar que debía contar con 
consulta previa y con presupuesto propio mediante la inscripción en el 
Banco de Proyectos de Inversión Nacional, y la aceleración del Plan de 
Salvaguarda Étnica (CoCons a-174/11 mp Vargas Silva). Sin embargo, 
a pesar del activismo de la Corte y de la especificidad de su interven-
ción en las políticas públicas, los informes de las organizaciones refle-
jan un alto grado de incumplimiento de sus órdenes y la no superación 
de la crisis humanitaria que padecen los pueblos indígenas (Rodríguez 
Garavito, 2010).

La figura 1 intenta resumir la caracterización realizada por la Corte 
en el Auto 004:

22	 CoCons a-382/10, sala especial de seguimiento a la Sentencia t-025 de 2004 
integrada por los magistrados Juan Carlos Henao Pérez, Nilson Pinilla Pinilla 
y Luis Ernesto Vargas Silva.



128

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

FI
G

U
R

A
 1

. A
ut

o 
00

4.
 A

fe
ct

ac
io

ne
s 

a 
pu

eb
lo

s 
in

dí
ge

na
s

A
U

TO
 0

0
4

 D
E 

2
0

0
8

FA
C

TO
RE

S 
D

IR
EC

TO
S

A
fe

ct
ac

io
ne

s q
ue

 n
o 

in
vo

lu
cr

an
 

ac
tiv

am
en

te
 a 

lo
s p

ue
bl

os
 in

dí
ge

na
s

In
cu

rs
io

ne
s y

 p
re

se
nc

ia
 d

e a
ct

or
es

 
ar

m
ad

os
 il

eg
ale

s y
 m

ili
ta

riz
ac

ió
n 

de
l 

te
rr

ito
rio

 in
dí

ge
na

Se
ña

lam
ie

nt
os

: e
j. u

so
 d

e i
nd

íg
en

as
 

co
m

o 
in

fo
rm

an
te

s
D

es
po

jo
 te

rr
ito

ria
l s

im
pl

e p
or

 
in

te
re

se
s e

co
nó

m
ico

s
Po

br
ez

a

Pr
ob

lem
as

 d
e s

alu
d

A
cu

ltu
ra

ció
n

In
se

gu
rid

ad
 al

im
en

ta
ria

In
vi

sib
ili

da
d 

po
r f

alt
a 

de
 ce

ns
os

 y
 es

ta
dí

sti
ca

s 
di

ve
rg

en
te

s

D
es

ar
ro

llo
 d

e a
ct

iv
id

ad
es

 
ec

on
óm

ica
s l

íci
ta

s e
 il

íci
ta

s e
n 

te
rr

ito
rio

 in
dí

ge
na

Fu
m

ig
ac

io
ne

s d
e c

ul
tiv

os
  

ilí
cit

os
 si

n 
la 

co
ns

ul
ta

 p
re

vi
a

R
ec

lu
ta

m
ie

nt
o 

fo
rz

ad
o

C
on

fro
nt

ac
io

ne
s e

n 
te

rr
ito

rio
 in

dí
ge

na

A
se

sin
at

o 
se

lec
tiv

o

A
pr

op
iac

ió
n 

y 
hu

rto
 d

e b
ie

ne
s d

e 
su

bs
ist

en
cia

O
cu

pa
ció

n 
de

 si
tio

s s
ag

ra
do

s

A
m

en
az

as
, h

os
tig

am
ie

nt
os

  
y 

pe
rs

ec
uc

io
ne

s

Pr
os

tit
uc

ió
n 

fo
rz

ad
a y

 vi
ol

en
cia

 se
xu

al 
co

m
o 

tá
ct

ica
 d

e g
ue

rra

In
sta

lac
ió

n 
de

 b
as

es
 m

ili
ta

re
s

C
on

fin
am

ie
nt

o

H
om

ici
di

o

In
sta

lac
ió

n 
de

 M
AP

/M
US

E

C
on

tro
les

 so
br

e l
a m

ov
ili

da
d 

de
 

pe
rs

on
as

, b
ie

ne
s y

 se
rv

ici
os

O
cu

pa
ció

n 
te

m
po

ra
l d

e s
iti

os
 d

e 
es

pe
cia

l p
ro

te
cc

ió
n

U
til

iz
ac

ió
n 

de
 la

s c
om

un
id

ad
es

 co
m

o 
es

cu
do

 h
um

an
o

A
fe

ct
ac

io
ne

s q
ue

 in
vo

lu
cr

an
  

ac
tiv

am
en

te
 a 

lo
s p

ue
bl

os
 in

dí
ge

na
s

A
fe

ct
an

 d
ire

ct
am

en
te

 el
 

 te
rr

ito
rio

 y
 la

 cu
ltu

ra
In

di
re

ct
os

 q
ue

 ex
ar

ce
ba

do
s o

 
in

ste
ns

ifi
ca

do
s p

or
 la

 g
ue

rra

PR
O

C
ES

O
S 

TE
RR

IT
O

RI
A

LE
S 

Y 
SO

C
IO

EC
O

N
Ó

M
IC

O
S 

C
O

N
EX

O
S



129

Capítulo 2. La negociación del conflicto armado: pueblos étnicos al margen...

El Auto 005: los pueblos afrocolombianos

Las constataciones realizadas por la Corte Constitucional respecto 
a los pueblos afrocolombianos se sostienen sobre la necesidad de imple-
mentar un enfoque diferencial que reconozca su diversidad. En efecto, 
para la guardiana de la Constitución el alto subregistro y la precariedad 
de la información no permiten de forma certera caracterizar a la po-
blación desplazada y menos aún tener en cuenta diferencias en razón 
de su pertenencia étnica. No obstante, ello no releva al Estado de las 
obligaciones internacionales adquiridas frente a los pueblos afrodescen-
dientes, dentro de las cuales se encuentra la observancia del Convenio 
169 de la oit; por el contrario, advierte la urgencia de materializar los 
derechos de estos pueblos como sujetos de protección constitucional 
especial y reforzada.

En esa medida, basada en la información suministrada por los 
intervinientes en el marco del proceso de seguimiento a la Sentencia 
t-025 del 2004, la Corte se permite señalar algunas particularidades 
del desplazamiento de los pueblos afrocolombianos: la violencia rural y 
urbana asociada al control territorial, el predominio de desplazamientos 
intra-urbanos e intra-veredales, la persistencia del conflicto armado en 
los territorios ancestrales y la resistencia de la población arraigada en 
el territorio. Igualmente, anota tres tipos de factores transversales que 
inciden en el desplazamiento: las presiones generadas por procesos mi-
neros y agrícolas, la desprotección jurídica de los territorios colectivos 
y la exclusión estructural que históricamente les afecta. Todos estos 
factores se entrecruzan y producen mayores riesgos para los derechos 
de los pueblos afrocolombianos.

Dentro de estos riesgos, la descripción de la Corte identifica diez 
tipos de facetas del desplazamiento que pueden agravar la situación de 
la población afrodescendiente. El estudio de estas facetas se basa en 
los casos presentados por los intervinientes, con base en los cuales se 
detecta que la situación es más grave en aquellos municipios y ciudades 
de población mayoritariamente afrodescendiente, residente en territo-
rios colectivos, desplazada o confinada23. La figura 2 trata de resumir 
dicha caracterización:

23	 El análisis específico se realiza con base en información de Cali y Buenaventura, 
los territorios colectivos de los ríos Calima, Yurumanguí y Anchicaya en el 
departamento del Valle del Cauca; Curvaradó, Jiguamiandó, Bojayá, Bagadó, 
Ungía, Cacarica, Alto y Bajo Mira, Carmen del Darién, Alto y Bajo Baudó, 



130

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

FI
G

U
R

A
 2

. A
ut

o 
00

5.
 A

fe
ct

ac
io

ne
s 

a 
pu

eb
lo

s 
af

ro
de

sc
en

di
en

te
s

A
U

TO
 0

0
5

 D
E 

2
0

0
9

PA
RT

IC
U

LA
RI

D
A

D
ES

A
lto

s í
nd

ice
s d

e 
vi

ol
en

cia
 ru

ra
l y

 
ur

ba
na

 as
oc

iad
a a

l 
co

nt
ro

l t
er

rit
or

ia
l

Pe
rs

ist
en

cia
 d

el 
co

nfl
ict

o 
ar

m
ad

o 
en

 lo
s t

er
rit

or
io

s 
an

ce
str

ale
s

Pr
ed

om
in

io
 d

e 
de

sp
laz

am
ie

nt
os

 
in

tra
ur

ba
no

 e 
in

tra
ve

re
da

les

Pr
es

io
ne

s l
eg

ale
s e

 
ile

ga
les

 p
ar

a p
ro

m
ov

er
 

pa
tro

ne
s d

e d
es

ar
ro

llo
 

im
pu

lsa
do

s p
or

 la
 

vi
sió

n 
de

 p
ro

du
ct

iv
id

ad
 

co
rre

sp
on

di
en

te
 al

 
m

od
elo

 ec
on

óm
ico

 
m

ay
or

ita
rio

A
um

en
ta

do
 d

e 
m

eg
ap

ro
ye

ct
os

 ag
ríc

ol
as

 
(m

on
oc

ul
tiv

os
) o

 d
e 

ex
pl

ot
ac

ió
n 

m
in

er
a e

n 
te

rr
ito

rio
s a

nc
es

tra
les

N
o 

se
 h

ac
e 

ef
ec

tiv
o 

el 
ca

rá
ct

er
 

in
em

ba
rg

ab
le,

 
im

pr
es

cr
ip

tib
le 

e 
in

ali
en

ab
le 

de
 lo

s 
te

rr
ito

rio
s c

ol
ec

tiv
os

A
lto

s n
iv

ele
s 

de
 p

ob
re

za
 e 

in
eq

ui
da

d 
en

 
de

pa
rta

m
en

to
s 

co
n 

m
ay

or
 

de
ns

id
ad

 d
e 

po
bl

ac
ió

n 
af

ro
de

sc
en

di
en

te

R
es

ist
en

cia
: a

rra
ig

o 
de

 la
 p

ob
lac

ió
n 

re
sp

ec
to

 al
 te

rr
io

rio Pr
oc

es
os

 d
e c

ol
on

iz
ac

ió
n 

y 
fo

rm
as

 d
e e

xp
lo

ta
ció

n 
ec

on
óm

ica
 ab

ra
siv

a d
e l

os
 

te
rr

ito
rio

s c
ol

ec
tiv

os

Pé
rd

id
a d

e m
od

elo
s 

de
 d

es
ar

ro
llo

 y
 

pr
ot

ec
ció

n 
de

l 
am

bi
en

te
 p

ro
pi

os

In
efi

ca
cia

 d
e 

lo
s m

ec
an

ism
os

 
pa

ra
 re

sti
tu

ir 
lo

s 
te

rr
ito

rio
s

D
ifi

cu
lta

de
s d

e 
tit

ul
ac

ió
n 

de
 

te
rr

ito
rio

s a
ún

 n
o 

re
co

no
cid

os
 co

m
o 

co
lec

tiv
os

Pr
es

io
ne

s g
en

er
ad

as
 p

or
 

pr
oc

es
os

 m
in

er
os

 y
 ag

ríc
ol

as
D

es
pr

ot
ec

ció
n 

ju
ríd

ica
  

de
 lo

s t
er

rit
or

io
s c

ol
ec

tiv
os

E
xc

lu
sió

n 
es

tru
ct

ur
al

D
es

tru
cc

ió
n 

de
 la

 es
tru

ct
ur

a s
oc

ia
l

A
gu

di
za

ció
n 

de
 la

 si
tu

ac
ió

n 
de

 p
ob

re
za

  
y 

cr
ísi

s h
um

an
ita

ria

D
es

tru
cc

ió
n 

cu
ltu

ra
l

A
gu

di
za

ció
n 

de
l r

ac
ism

o 
y 

la 
di

sc
rim

in
ac

ió
n 

ra
cia

l

D
es

at
en

ció
n 

de
 la

s c
om

un
id

ad
es

 q
ue

 o
pt

an
  

po
r l

a r
es

ist
en

cia
 y

 el
 co

nfi
na

m
ie

nt
o

V
io

lac
ió

n 
de

l d
er

ec
ho

 a 
la 

pr
ev

en
ció

n 
y 

de
sc

on
oc

im
ie

nt
o 

de
l d

eb
er

 d
e p

re
ve

nc
ió

n

A
fe

ct
ac

ió
n 

de
l d

er
ec

ho
 a 

la 
se

gu
rid

ad
 al

im
en

ta
ria

R
et

or
no

s s
in

 g
ar

an
tía

s d
e s

eg
ur

id
ad

,  
vo

lu
nt

ar
ie

da
d 

y 
di

gn
id

ad

Pé
rd

id
a t

er
rit

or
ia

l

A
fe

ct
ac

ió
n 

de
l d

er
ec

ho
 a 

la 
pa

rti
cip

ac
ió

n 
de

bi
lit

am
ie

nt
o 

de
 la

s o
rg

an
iz

ac
io

ne
s y

 d
e  

la 
co

ns
ul

ta
 p

re
vi

a

FA
C

TO
RE

S 
TR

A
N

SV
ER

SA
LE

S 
Q

U
E 

IN
FL

U
YE

N
 E

N
 E

L 
D

ES
PL

A
ZA

M
IE

N
TO

RI
ES

G
O

S 
C

O
LE

C
TI

V
O

S



131

Capítulo 2. La negociación del conflicto armado: pueblos étnicos al margen...

Por otra parte, los “derechos individuales” al interior de los pue-
blos étnicos también han sido objeto de pronunciamientos judiciales, 
en cuanto se ven afectados de forma particular y exacerbada. De esta 
manera, la Corte Constitucional ha proferido decisiones, como la pró-
rroga automática de la Ayuda Humanitaria de Emergencia, en las que 
busca proteger a las mujeres24, los niños, niñas y adolescentes25, adultos 
mayores26 y personas en condición de discapacidad27. Todas las medidas 
en el marco de la consulta previa, con el propósito de no afectar las es-
tructuras culturales de cada pueblo.

El análisis anterior hecho por la Corte permite inferir algunos ele-
mentos de debate que tienen relación directa con los diálogos de paz. 
En primer lugar, las dificultades para proteger a las personas individual-
mente consideradas si no se realizan las consultas previas respectivas con 
el pueblo étnico al que pertenecen. En segundo lugar, como se señala 
en los dos autos reseñados, el lugar especial que ocupan el territorio y 
la tierra para los pueblos étnicos, siendo un factor común subyacente 
que en el marco del conflicto es objeto de disputa y de mayores riesgos 
de exterminio físico y cultural. En tercer lugar, la exacerbación de las 
afectaciones debido a la exclusión estructural de que han sido víctimas, 

Juradó, Sipí, Tadó, Nóvita, Frontera, Riosucio, Itsmina, Condoto y Quibdó en 
el departamento del Chocó; los municipios de La Tola, El Charco, Iscuandé, 
Mahguí Payán, Tumaco, Pizarro y Barbacoas, en el departamento de Nariño; 
Guapí, Timbiquí, López de Micay, en el departamento del Cauca; en el Urabá 
Antioqueño y Chocoano, en particular en los municipios de Apartadó, Turbo, 
Chigorodó, Mutatá, Caucasia, Murindó y Vigía del Fuerte; en Cartagena, 
María la Baja, Turbaco y Carmen de Bolívar en el departamento de Bolívar; en 
San Onofre, Chengue, Chinulito, Macayepo, El Salado, Pigiguay y Coloso en 
el departamento de Sucre, en Montelíbano, Uré, Valencia, Puerto Libertador, 
Tierra Alta, Cerromatoso en el departamento del Córdoba; en La Jagua de 
Ibirico en el departamento del Cesar; y en la ciudad de Bogotá y el municipio 
de Soacha, Cundinamarca, provenientes de los municipios de Bagadó, Atrato, 
Lloró, Quibdó, Medio Atrato, Murindó, Vigía del Fuerte, Carmen del Darién, 
Bajirá, Bojayá, Riosucio, Ungía, Acandí, Napipí, Opagadó, Domingodó, Murrí, 
Truandó, Salaquí y Cacarica, entre otras.

24	 CoCons a-092/08 mp Cepeda Espinosa; a-098/13 mp Vargas Silva.
25	 CoCons a-251/08 mp Cepeda Espinosa. Véase (Codacop, 2010).
26	 CoCons t-856/11 mp Pinilla Pinilla.
27	 CoCons a-006/09 mp Cepeda Espinosa.



132

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

lo que redunda en la reproducción de esquemas de discriminación cul-
tural, ahondamiento de las brechas económicas y en la pobreza extrema.

El territorio, como una de las demandas de los pueblos étnicos, ex-
plica en buena medida las dificultades de la negociación del conflicto 
armado, ya que los puntos de la agenda —como se vio— tocan pro-
fundamente su modelo de desarrollo económico, los usos legítimos de 
la tierra y el ambiente. Asimismo, el respeto por el carácter ancestral 
y espiritual implicaría el cese de las conductas operadas por las partes 
inmiscuidas en el conflicto bélico.

En síntesis, de la reseña de los autos 004 y 005 es posible inferir que 
las circunstancias en que se encuentran los pueblos étnicos combinan va-
rios factores de exclusión sistemática. Según lo establecido por la Corte, 
podría considerarse en rasgos generales que, por un lado, se encuentran 
aquellos factores vinculados íntimamente con el desarrollo del conflicto 
y las operaciones bélicas realizadas por las fuerzas militares y las guerri-
llas, y, por otro, los factores de exclusión estructural que se reproducen 
y exacerban provocando mayores riesgos y afectaciones. Este carácter 
sistemático se extiende a la vulneración del derecho fundamental a la 
consulta previa y a la participación real y efectiva en la construcción de 
alternativas en el marco de la Mesa de conversaciones Como veremos 
en el siguiente apartado, las propuestas sugeridas por el gobierno y la 
guerrilla continúan dejando al margen a los pueblos étnicos.

Además, se debe considerar el contexto internacional específico en 
que se le ha dado cuerpo a estas medidas de protección, ya que para ga-
rantizar la participación, y en esa medida asegurar los derechos de los 
pueblos étnicos en el mundo, se han creado mecanismos especiales. El 
trabajo, impulsado por la oit y la onu, en torno al reconocimiento de los 
derechos de los pueblos indígenas fue motor de cambio en la legislación 
y en las políticas de Estado tanto a nivel internacional como nacional, 
y son la base del desarrollo normativo y jurisprudencial que se ha dado 
en el país sobre el particular.

PARA ABRIR EL DEBATE

Si bien Colombia aparenta ser un país que cuenta con estabilidad política 
y social, también convive con un conflicto armado interno que ha dejado 
innumerables repercusiones en la población y especialmente dentro de 
los pueblos que han sido ignorados en cada uno de los diálogos iniciados 



133

Capítulo 2. La negociación del conflicto armado: pueblos étnicos al margen...

entre el gobierno y los actores armados sin reparar en la necesidad de 
participación de ciertos pueblos dentro de los asuntos que les afectan 
directamente como sujetos colectivos y como víctimas diferenciadas e 
históricas.

Es evidente que actualmente dentro de los diálogos iniciados en-
tre el Gobierno del Presidente Santos y las farc-ep la marginalización 
sigue presente de manera preocupante, pues estos diálogos actuales se 
definen como un proceso cuya ruta es una agenda con temas de vital 
trascendencia para la población colombiana y especialmente para los 
pueblos étnicos.

Lo anterior se infiere del constante cambio del lenguaje pacífico y 
retador antes y después de las elecciones presidenciales del 2014, el clima 
político dentro de la nación, las continuas críticas y las fuertes discusiones 
entre negociaciones que dejan pequeños acuerdos en tres puntos álgidos 
(drogas ilícitas, política de desarrollo agrario y reparación de víctimas). 
No obstante, estas aún no recogen las propuestas de los pueblos étnicos 
y generan solamente espacios reducidos para integrantes de los pueblos 
como víctimas individualizadas de la violencia.

Igualmente, estas son propuestas de participación inadecuadas para 
los intereses de estas colectividades, pues el referendo y la constituyente 
son procesos de consulta masiva cuyo resultado no incluye las propuestas 
propias de los pueblos, pues se trata de un mecanismo de refrendación 
de mayorías. Esto no sucedería si se tuvieran en cuenta las propuestas 
de los pueblos étnicos y se incluyera la noción de paz territorial al eje-
cutar lo acordado, como aquella que hace uso de una política estructural 
consecuente con la afectación propia de cada parte del territorio y que 
demanda un modelo de desarrollo que no responda a generalidades sino 
a las demandas de la diversidad de la población colombiana.

Por último, esta exigencia de participación efectiva se justifica en la 
vulneración colectiva de la que han sido víctimas los pueblos étnicos, 
que afecta el derecho a la autodeterminación y aquellos que de este se 
desligan poniendo en riesgo no solo su existencia sino la perduración de 
su cultura e identidad. Esta situación hace más que urgente una política 
que proteja los derechos colectivos y asegure el debido cumplimiento 
de su derecho a participar sobre aquellos temas que les afectan directa-
mente, como acuerdos en los diálogos entre el gobierno y las farc-ep, 
un proceso que aún puede apartarse de aquellos que no solo no lograron 
la construcción efectiva de la paz sino que se caracterizaron por omitir 
la participación étnica.





CAPÍTULO 3

LAS VOCES DE LOS ACTORES

L uego de realizar la caracterización fáctica y jurídica de la situación 
de los pueblos étnicos y los diálogos de paz, es necesario dar espacio 

a las voces que de una u otra manera han intervenido o han sido afec-
tadas en estos dos escenarios, y que pueden aterrizar el encuentro entre 
consulta previa y proceso de paz. La práctica de las entrevistas permite 
conocer la perspectiva de los actores, sus categorías mentales, sus in-
terpretaciones, percepciones y motivaciones frente a los temas objeto 
de estudio. Por ejemplo, la posibilidad de un acuerdo de paz futuro, la 
existencia de un proceso de negociación, los alcances en la práctica de 
la consulta previa y su percepción, más allá de las normas del ordena-
miento jurídico que le consagran. 

Por lo anterior, recurrimos a la provocación de conversaciones con los 
sujetos entrevistados en torno a temas específicos, aunque no de manera 
inflexible ni estandarizada. En esa medida nos preocupamos por ofrecer 
amplia libertad a nuestros interlocutores en la estructuración de sus res-
puestas, alejándonos lo más posible de un esquema de encuesta, pues el 
objetivo principal era entender sus puntos de vista, más que agotar una 
cifra o cubrir un campo de actividad social específico (Corbetta, 2007).

La libertad relativa con la que procedimos a realizar las distintas 
entrevistas se intensifica en particular frente a los y las integrantes de los 



136

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

pueblos étnicos, ya sea en calidad de líderes o no, debido al conocimiento 
más acertado que podían ofrecer respecto de aquello que les concierne, 
consistente en este caso en una comprensión de aquello que representa 
un riesgo de afectación para sus pueblos (Corbetta, 2007). Lo anterior 
es posible por la experiencia de procesos pasados y se da siguiendo los 
criterios otorgados por la jurisprudencia de la Corte Interamericana de 
Derechos Humanos y la Corte Constitucional, en el sentido de que 
solo los pueblos pueden comprender de la mejor manera los efectos que 
contra ellos implica una medida, cualquiera que sea. 

Entendemos que más allá de la obligación jurídica en cabeza del 
Estado, nos encontramos ante un escenario eminentemente político, 
en el cual la voluntad marca decididamente las posibles transforma-
ciones. En este orden de ideas, las preguntas estuvieron orientadas no 
solo a obtener información institucional sino a promover valoraciones 
y juicios subjetivos. Las posturas y percepciones definen muchas veces 
de qué forma se interpretan los alcances del derecho en la realidad. En 
este caso, la consulta previa en un escenario particular como el proceso 
de paz que se adelanta. 

Por estos objetivos y necesidades optamos por la entrevista de tipo 
semiestructurada, en la cual el entrevistador dispone de un guion que 
recoge los temas que debe tratar a lo largo de la entrevista, pero pue-
de escoger el orden para presentarlos, con la posibilidad de hacer o no 
aclaraciones y explicaciones al entrevistado, y así otorgarle libertad para 
introducir matices o aspectos complementarios, sin que por ello sea ne-
cesario abordarlos con los demás entrevistados (Corbetta, 2007).

SUJETOS ENTREVISTADOS

Por tratarse de una entrevista cualitativa, los sujetos a entrevistar no 
fueron escogidos de manera aleatoria u ocasional, ni con la pretensión 
de llegar a muestras representativas en sentido estadístico. La escogen-
cia de sujetos cualificados fue el criterio que orientó la selección de las 
personas. Es así como llegamos a escoger tres grupos de personas. En 
primer lugar, planteamos la necesidad irrenunciable de conocer las pos-
turas construidas al interior de los pueblos étnicos, dada su trayectoria 
política y laboral, su experiencia con las organizaciones de los pueblos 
étnicos o su condición de autoridades o líderes.



137

Capítulo 3. Las voces de los actores

Dentro de este grupo de personas tuvimos la oportunidad de en-
trevistar a Axcan Duque, abogado especialista en Derechos Humanos 
y consultor para el informe “Crisis humanitaria de la población afroco-
lombiana”, quien para el momento de la entrevista figuraba como asesor 
jurídico de la Asociación de Afrocolombianos Desplazados (Afrodes). 
Asimismo, a José Ben Hur Teteye Botyay, hijo de madre uitota y pa-
dre bora, perteneciente al cabildo indígena Centro Chorrera, que hace 
parte del resguardo Putumayo de la Amazonía colombiana. Para el 
momento de la entrevista era el Secretario General de la Organización 
de los Pueblos Indígenas de la Amazonía Colombiana (opiac), entidad 
que reúne varias organizaciones de los departamentos del Amazonas, 
Caquetá, Guainía, Guaviare, Putumayo y Vaupés. En total cincuenta y 
dos pueblos indígenas de la selva amazónica son representados por esta 
organización, que busca proteger, promover y desarrollar los derechos y 
la autonomía de estos pueblos mediante procesos articulados con otras 
ong y con algunos entes estatales tanto nacionales como internacionales. 

En la Organización Nacional Indígena de Colombia (onic) tuvimos 
la oportunidad de entrevistar a Feliciano Valencia Medina, indígena nasa 
del Cauca, nacido en el resguardo de Canoas, ubicado en Santander de 
Quilichao, y connotado líder indígena desde temprana edad; a Juvenal 
Arrieta González, indígena del pueblo embera-chamí ubicado en el su-
roccidente antioqueño y Secretario General de esta organización; a Luis 
Evelis Andrade Casamá, nativo de Riosucio, Chocó, y que pertenece 
al pueblo indígena embera, también fue Consejero Mayor de la onic, 
Presidente del Fondo Indígena en el periodo 2003-2011 y elegido Senador 
de la República por circunscripción especial indígena en 2014; al Mayor 
Alberto Yace del pueblo kokonuko del Cauca, quien apoya las activida-
des y proyectos que se llevan a cabo dentro de la onic frente al actual 
proceso de paz; el Mayor Yace integra el Consejo Regional Indígena 
del Cauca (cric); a María Deisy Quistial, indígena nasa encargada del 
trabajo político con mujeres de su comunidad; y, finalmente, a Rodolfo 
Adán Vega Luquez, indígena perteneciente al Resguardo Kankuamo de 
la Sierra Nevada de Santa Marta, quien se desempeña como Presidente 
de Relaciones Públicas del Movimiento Alternativo Indígena y Social 
(mais), partido político de la onic.

La onic nace como resultado de la unión de varios procesos indíge-
nas de los departamentos del Cauca, Chocó, Córdoba, Tolima y regiones 
como los Llanos Orientales y la Sierra Nevada. Esta unión respondía a la 



138

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

necesidad de crear un movimiento que representara exclusivamente a los 
indígenas, respondiera a las necesidades de protección de sus derechos, 
a la autonomía de sus pueblos y sus respectivas autoridades y que salva-
guardara sus tierras y sus culturas. Por su parte, el cric, organización 
indígena regional afiliada a la onic, reúne varios pueblos indígenas del 
Cauca como los nasas, kokonukos, totorós, yanaconas, ingas y eperara 
siapidaras, entre otros. El cric tiene dentro de sus exigencias el cum-
plimiento de la legislación que aporta a la autonomía y reivindicación de 
sus pueblos, y a la recuperación de sus tierras, formas de vida y cultu-
ras. Para lograr sus objetivos se articulan proyectos políticos, jurídicos, 
culturales y económicos.

Con los integrantes de esta última organización tuvimos una oportu-
nidad muy importante e ilustrativa, por cuanto el día en que nos recibieron 
en sus instalaciones en Bogotá se encontraban desarrollando las reunio-
nes políticas y gestiones pertinentes al lanzamiento del partido político 
mais, a través del cual esta organización y los pueblos adscritos a la onic 
optaban por la creación de un espacio de participación política. En las 
elecciones del pasado 9 de marzo del 2014, este partido obtuvo una curul 
en el Senado, gracias a que alcanzó una votación de 45.964 ciudadanos 
(Jesús Javier Chávez Yondapiz, que tuvo 16.604 votos; Luis Evelis Andrade 
Casama, con 15.961 votos; y Rosa Iguarán Epieyu, con 4.915 votos).

Siguiendo con la caracterización de los grupos de personas entrevis-
tadas, en segundo lugar, vimos la necesidad de recurrir a personas que 
como integrantes del gobierno nacional hubieran tenido la oportunidad 
de conocer el desarrollo de la consulta previa en la práctica, desde la 
institucionalidad, y tuvieran claro el punto de vista del Gobierno frente 
al proceso de paz, o pudieran manifestarse al respecto. 

En este grupo de personas entrevistamos, por un lado, al director 
de la Dirección de Asuntos Indígenas, Rom y Minorías del Ministerio 
del Interior, Pedro Santiago Posada Arango, abogado con experiencia 
en el sector público y en proyectos de intervención y diálogos políticos 
con comunidades y pueblos étnicos; y, por otro lado, al Director de 
Consulta Previa del mismo Ministerio, Álvaro Echeverry Londoño, 
abogado especializado en derecho administrativo, quien por conside-
rar que los temas por nosotros planteados inicialmente en la entrevista, 
relacionados con el proceso de paz, constituían temas relacionados con 
el orden público, afirmó que no podía conceptuar o compartir su posi-
ción al respecto, pues por tratarse de temas de este tipo, eran compe-
tencia del Presidente de la República o del Ministro de Defensa o del 



139

Capítulo 3. Las voces de los actores

Interior, no de cualquier otro funcionario. Pese al criterio previamente 
expuesto, Álvaro Echeverry pudo manifestarse frente a otros temas de 
interés para esta investigación. 

El último grupo considerado fue el de investigadores y académicos 
que pudieran aportar sus puntos de vista. Entrevistamos al profesor 
Rosembert Ariza Santamaría, abogado y doctor en sociología jurí-
dica e instituciones políticas, docente de la Universidad Nacional de 
Colombia y de la Universidad Santo Tomás de Bogotá, coordinador del 
Diplomado en Consulta Previa de la Universidad Nacional de Colombia, 
asesor de organizaciones indígenas y defensor de derechos de los pue-
blos. Asimismo, entrevistamos a Clara Inés Henao Londoño, profeso-
ra de la Facultad de Ciencias Humanas de la Universidad Nacional de 
Colombia y docente del diplomado sobre consulta previa que se realizó 
en esta institución en el año 2013. 

LOS TEMAS: VÍCTIMAS, MECANISMOS 
Y CONSULTA PREVIA

A continuación presentamos los resultados de la sistematización de la 
información agrupada por subtemas, tratando de evidenciar los matices 
y perspectivas de los actores entrevistados y su relevancia en términos de 
la relación entre consulta previa y diálogos de paz. Dichos temas son: 1) 
la victimización con carácter diferenciado sufrida por los pueblos étnicos 
a causa del conflicto armado; 2) la perspectiva de los diferentes sujetos 
frente al proceso de paz y los mecanismos de participación propuestos 
por los actores en negociación para la refrendación de los acuerdos que 
de allí se obtengan; y 3) la posibilidad de aplicar la consulta previa como 
mecanismo de participación para la refrendación e implementación de 
los acuerdos que se logren en el proceso de paz y sus implicaciones. 

Víctimas diferenciadas

Los sujetos entrevistados de los tres sectores que elegimos coincidie-
ron en el reconocimiento que tienen los pueblos étnicos como víctimas, 
y en su mayoría, a excepción de una entrevistada, los definieron como 
víctimas diferenciadas e históricas. 

[H]emos sido víctimas de este conflicto atroz que vive Colombia 
desde hace más de 500 años, y en mi caso desde que nací, porque 



140

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

los pueblos indígenas han sido afectados por situaciones externas 
de violencia, de guerra, que hemos vivido en nuestros territorios y 
nuestros pueblos. (Rodolfo Adán Vega Luquez)

Por su parte, el profesor Rosembert Ariza indicó que:
Las minorías étnicas por supuesto que son víctimas del con-

flicto armado, pero haría una diferenciación en esta primera parte 
y es que las comunidades étnicas no son solo víctimas del conflic-
to armado, son víctimas también del proceso de desarrollo de las 
multinacionales y especialmente son víctimas del modelo econó-
mico […] hay un vínculo de ancestralidad y de espiritualidad que 
hace precisamente que tengan una diferencia profunda con otras 
personas miembros de la sociedad.

Igualmente, la profesora Clara Henao afirmó:
[…] lo que se requiere es que el Estado no los vea de manera 

diferencial sino que los trate digamos de una manera totalmen-
te digna, que se les garantice lo que ellos están viviendo, que se 
les garantice su plan de vida, que el Ejército no los ataque, no los 
vulnere, que no hayan tantas omisiones frente al tema de salud, 
educación, pero entonces, como yo digo, es igual para los campe-
sinos, igual para los negros.

Uno de los factores que reconocieron las autoridades indígenas, los 
académicos y el representante del Ministerio entrevistados fue la relación 
estrecha con la tierra que tienen los pueblos étnicos, la cual es diferente 
a la que tiene el resto de la población civil colombiana. En efecto, esta 
relación determina sus formas tradicionales de vida, su cultura y sus 
prácticas sociales. En esa dirección, la violencia contra los territorios es 
vista como una forma de afectación y de violencia.

[S]i nosotros pensamos en el territorio como la fuente de vida, 
como la que suministra el pan, como la que da todo en la vida, en-
tonces ahí tendríamos otro tipo de afectación, y cuando conside-
ramos que los ríos son los principales actores fluviales de nuestra 
comunicación, los confinamientos y los desplazamientos forzados 
fueron destruyendo un poco esos aspectos culturales que nosotros 
teníamos y que no se pueden reproducir de la misma forma en los 
otros territorios. (Axcan Duque)



141

Capítulo 3. Las voces de los actores

En el mismo sentido, el líder indígena Feliciano Valencia habló sobre 
la necesidad de reparación del territorio: “hay que reparar lo que sucedió 
con la tierra, porque fue violentada también”. Tanto las autoridades de 
los pueblos étnicos como el académico Rosembert Ariza señalaron la 
importancia del reconocimiento al territorio como víctima del conflicto 
armado que se impulsó a propósito de la creación de la Ley de Víctimas. 
Según ellos, la afectación que se da en los territorios a causa del des-
plazamiento, de la explotación de recursos naturales y de las invasiones 
por parte de los actores armados del conflicto generan un detrimento 
en las formas de vida de los pueblos étnicos, por lo que es pertinente 
exigir reparaciones acordes con cada cultura y diferenciadas en razón 
de la dimensión de los daños.

[E]l indígena reclama su territorio en conjunto y lo que implica 
restablecer la armonía con el territorio como un todo, recomponer 
su historia, sus mitos porque en esos sitios están los puntos de re-
ferencia que dan la identidad, hay un impacto en todas las comu-
nidades que componen la gran población colombiana pero en la 
medida en que los indígenas somos más apegados al territorio se 
pierde mucho el tema de identidad en indígenas y afros; aunque en 
ciudad se representen algunos intentos de espectros de identidad, 
jamás será igual porque son nuestros territorios sagrados donde se 
debería escribir nuestra historia. (José Ben Hur Teteye)

Esta conexión ancestral y espiritual que se teje con la tierra y con 
la naturaleza en la que, como afirman los indígenas, no hay ánimo de 
posesión sino de pertenencia, muestra que además de las formas de 
violencia que han sido reconocidas en los autos 004 y 005 de la Corte 
Constitucional, estudiados anteriormente, los pueblos tienen afectacio-
nes subyacentes a estas prácticas que generan conflictos socioculturales 
que perduran en el tiempo y que afectan sus prácticas tradicionales, sus 
ritos religiosos, y, en general, la permanencia de su cultura. De esto da 
cuenta el impacto que tienen, por ejemplo, los asesinatos.

[C]uando asesinan a un indio no solo están asesinando al indio 
como tal, sino que están asesinado una historia, una memoria, una 
tradición y un pueblo, porque eso somos nosotros (…) pero como 
a nosotros no solo nos han matado hombres y mujeres sino sabios 
tradicionales, autoridades, dirigentes, líderes, la caracterización de 
la víctima coge una dimensión no solo de lo que está categorizado 



142

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

en términos de la justicia ordinaria sino que sería una especie de 
etnocidio cultural, entonces ahí ya se ve una diferencia de las otras 
víctimas que son los colombianos y colombianas. (Feliciano Valencia)

Sin embargo, también se reconocen las formas de violencia que aten-
tan contra los derechos de los pueblos indígenas y de sus integrantes 
considerados individualmente. Como enunció Pedro Santiago Posada, 
el conflicto armado

ha afectado desde el principio a la vida, el principio a la auto-
nomía, el principio al territorio, el principio a la movilidad cuando 
hay campos minados y todo lo demás; o sea que han tenido afecta-
ciones en todo el paquete derechos de los pueblos indígenas. Y lo 
mismo para comunidades negras, y en el caso de los gitanos menos 
marcados, porque no pertenecen a territorios específicos y demás, 
pero también su movilidad y sus posibilidades de desarrollarse y 
no ser afectados por el conflicto armado. Es decir, afectaciones ha 
habido en todos los órdenes, en todos los niveles.

La pérdida de identidad que genera la violencia es un punto común 
y relevante cuando los entrevistados hablaron sobre su condición de víc-
timas y las formas en las que el conflicto les ha afectado. El desarraigo 
que genera el desplazamiento es uno de los mayores factores que atenta 
contra la identidad y permanencia de muchos pueblos. Este fenóme-
no afecta principalmente a los jóvenes, como lo destacan varios líderes 
indígenas y afrocolombianos entrevistados: “las consecuencias las han 
vivido nuestra juventud, el desarraigo territorial y consigo la ruptura 
cultural y familiar de las dinámicas sociales y culturales que nos eran 
propias” (Luis Evelis Andrade Casamá). 

Por su parte, Axcan aseveró:
[E]l desplazamiento, que ha ocasionado pérdidas de identidad 

cultural (…) cuando hablamos con muchos de los jóvenes acá en 
Bogotá, no sabían qué era un alabado, no sabían qué era un lum-
balu1. Ya el biche y esas cosas son para viejos, el biche es nuestro 
trago tradicional, esas cosas ya son para los viejos, que se cante y 
se baile de tal manera es para los viejos, entonces ya bailamos el 
choque, el perreo, tal cosa, entonces dejamos la chirimía, dejamos 
el currulao y lo demás, nuestras danzas, a un lado, entonces todo 

1	 Rituales fúnebres para niños y adultos, tradicionales de los pueblos afrocolombianos.



143

Capítulo 3. Las voces de los actores

esos factores qué los generó, un desplazamiento forzado, un desa-
rraigo cultural, y sobre todo la destrucción del tejido social.

Esta condición agrava la ruptura simbólica que significa la apari-
ción de actores armados y con poder letal en los pueblos. Así lo refiere 
el mismo Axcan:

Cuando llegó la guerrilla en la primera oleada eran hasta pai-
sanos, conocidos, primos, y eso generó un referente en la juventud 
y en los más pequeños, porque la única presencia que se veía era 
referente era una persona armada, y eso genera un quiebre en el 
proceso de relación con ellos.

Y José Ben Hur Teteye agregó:
El hecho es que muchos de nuestros imaginarios colectivos de 

los pueblos indígenas se irrumpieron con la imagen de un sujeto 
armado con una prenda distintiva, en este caso militar, y que esto 
también fue referente para que otros indígenas siguieran esa ima-
gen. Sí hay un quiebre, una ruptura en los procesos socioculturales.

De esta manera, se reconoce el carácter diferencial de las víctimas 
de los pueblos étnicos en virtud de su cosmovisión, su cultura y de la 
violencia histórica a la que han sido sometidos desde la Colonia. Sin 
embargo, también es importante mencionar que son las principales 
víctimas del conflicto armado, pues es en sus territorios donde se han 
desarrollado la mayoría de los enfrentamientos. Frente a esta situación 
se han pronunciado las autoridades indígenas: “los que han puesto las 
mayores víctimas del país, los primeros desplazados son los indígenas 
y afrocolombianos, los mayores desplazados y desarraigados de este 
país, han perdido su dignidad, su espiritualidad y su cultura” (José 
Ben Hur Teteye).

Además de esta grave situación, el representante de Afrodes, Axcan 
Duque, mencionó el desconocimiento que se tiene de la situación de las 
víctimas afrocolombianas.

Obviamente el conflicto nos afecta de una manera diferencial. 
Si ustedes miran, nos afecta tanto que ni siquiera estamos en cifras, 
y que no estemos en cifras, de acuerdo al último informe para la 
población afrodescendiente que sacó la Comisión Interamericana, 
y que dijo no estar reflejado en las cifras, constituye un factor claro 
de exclusión.



144

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

Los Acuerdos de La Habana y los mecanismos 
de participación propuestos 

Ante el escenario de afectaciones graves sufridas por los pueblos 
étnicos como consecuencia del conflicto armado, estudiadas en los ca-
pítulos anteriores, la posibilidad de alcanzar su terminación, y con ello 
avanzar hacia la paz, genera una serie de inquietudes y posturas en los 
diferentes tipos de personas que entrevistamos, particularmente en torno 
al futuro de estas víctimas en un escenario de terminación del conflicto 
y la forma en que sería este proceso. 

Al plantear el tema de la negociación del conflicto armado que ac-
tualmente se adelantan entre Gobierno y farc-ep, y el papel del Estado 
colombiano como institución, los integrantes de pueblos étnicos entre-
vistados, de forma unánime, manifestaron su preocupación en torno a 
la reparación de las víctimas, a la responsabilidad del Estado de garan-
tizar y proteger los derechos humanos, de castigar a los culpables y de 
cumplir con los derechos de las víctimas de verdad, justicia y reparación. 

En el mismo sentido se expresó el profesor Rosembert Ariza, quien 
consideró que en el marco de la negociación del conflicto armado, las 
obligaciones para el Estado colombiano se encontraban ligadas a lo con-
templado en la Ley de Víctimas, Ley de Tierras y en el Marco Jurídico 
para la Paz, al tiempo que hizo énfasis en que es también obligación 
importante del Estado el reconocimiento de los pueblos étnicos como 
sujetos pasivos de las violaciones de derechos en el conflicto armado, al 
ser este un presupuesto básico para garantizar la defensa de sus derechos.

Por su parte, Feliciano Valencia afirmó que la reparación de los 
daños sufridos por las víctimas del conflicto armado debe contar con 
medidas que no surjan de decisiones unilaterales de parte del Estado o 
que involucren solo a quienes hoy se sientan en La Habana, pues esto 
no constituiría una verdadera construcción de paz. En este sentido, 
agregó José Ben Hur Teteye que la reparación que ha de perseguirse es 
de orden estructural y es consecuencia de un proceso de violencia histórica.

Si bien muchos de los entrevistados hicieron énfasis en que es 
obligación del Estado garantizar principalmente la reparación de las 
víctimas, otros consideraron que resulta de trascendental importancia 
la búsqueda de lo que denominan “reconciliación ciudadana”. Este es 
el caso del Mayor Alberto Yace, quien considera que solo de esta ma-
nera es posible evitar la existencia de más víctimas, pues las indemni-
zaciones de carácter monetario no serán suficientes para la verdadera 
reparación. En esta necesidad de comprender que la construcción de 



145

Capítulo 3. Las voces de los actores

la paz se da de la mano con los pueblos, coincide Rodolfo Adán Vega, 
al afirmar que

[L]a paz se construye desde los territorios, mejorando las con-
diciones de vida de todos los habitantes, en el caso de los pueblos 
indígenas mejorando las condiciones del buen vivir de los pueblos 
de las comunidades, para que las comunidades tengan un terri-
torio donde realizar sus prácticas ancestrales, donde vivir, donde 
producir, donde pervivir.

A esta afirmación, Luis Evelis Andrade agrega que el proceso de 
paz, al integrar la participación de los pueblos étnicos y de toda la so-
ciedad, debería tener una dimensión pedagógica, en la cual las víctimas 
sean los principales actores de construcción de paz y de superación del 
conflicto social que se genera como consecuencia del conflicto armado. 
Vale resaltar que para el Senador, así como para muchos de los entre-
vistados, la intervención de la sociedad en la construcción de la paz, se 
dé o no dentro del proceso que se adelanta hoy, no debe estar dirigida 
exclusivamente a la decisión en torno a la justicia en términos penales, 
sino de inclusión y reconocimiento de diversidad y diferencia, pues solo así se 
superan los problemas estructurales que origina la violencia.

Otras opiniones, como la de Rodolfo Adán Vega, agregan el apoyo 
al proceso de paz que ofrecen los pueblos étnicos que habitan el país, 
pues se han identificado desde siempre como constructores de paz. En 
esa medida, afirman que la obligación de respeto y criterio de distinción 
que se les ha de aplicar dentro del conflicto armado, al ser población 
no combatiente, mucho más en tiempos de negociación. Ahora bien, 
como puede inferirse de las opiniones referidas, existen salvedades al 
apoyo al proceso de paz que estos ofrecen ofrecen, pues en su mayoría 
consideran que la construcción real de paz no puede hacerse a costa de 
los derechos de los pueblos étnicos. En este sentido, para Luis Evelis 
Andrade la terminación del conflicto no puede implicar el sacrificio de 
los derechos de las víctimas. 

Por su parte, Pedro Santiago Posada, como funcionario del Ministerio 
del Interior, refiere las consecuencias positivas que traerá la negociación 
del conflicto armado para el respeto de la diversidad étnica y cultural 
del país, reflejada en

[…] menos presencia de actores armados ilegales, menos pre-
sión de reclutamiento sobre jóvenes, posiblemente se van a poder 
desminar y se van a saber dónde están los campos minados que 



146

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

hay en muchos de los territorios, se baja la presión sobre tráfico de 
armas, tráfico seguramente de estupefacientes, habrá en general en 
todos los órdenes le traería beneficio a la protección de las distintas 
comunidades en los territorios.

Dado que se planteó la pregunta por las implicaciones que impone 
el principio de la protección de la diversidad étnica y cultural sobre la 
terminación del conflicto armado, para este funcionario la relación va 
en sentido contrario, pues manifiesta: “yo creería que más que ser una 
causa para la terminación del conflicto, la terminación del conflicto va 
a traer muchas consecuencias positivas para el tema de la protección de 
la diversidad

Igualmente, Posada manifestó que es muy importante que la visión 
de los pueblos indígenas sea tenida en cuenta en la negociación del con-
flicto armado, pero consideró que su participación en este momento se 
encuentra limitada, no por su condición de pueblos étnicos, pues esta 
limitación, según él, se puede afirmar frente a toda la sociedad, sino 
por la necesidad que surge de que los diálogos se adelanten solo entre 
los negociadores, de acuerdo con la metodología escogida por los ac-
tores sentados en La Habana y por la experiencia que vivió el país con 
los diálogos adelantados por el expresidente Pastrana, la que consideró 
haber fracasado porque aspiró a permitir la participación de todos los 
sectores de la sociedad y eso hizo que el avance en la búsqueda de la 
paz se bloqueara. 

Sí creemos que los indígenas son un actor fundamental en el 
proceso, que obviamente el tema de paz los incluye como al resto 
de los colombianos y muy particularmente tiene unas implicacio-
nes en sus comunidades, en sus territorios, en sus vidas, por es-
tar localizados donde están localizados y por estar localizado el 
conflicto donde está localizado, pero realmente no hay en ningún 
momento interés de bloquear su participación o de no conocer sus 
propuestas, sino que es un mecanismo que viene elaborándose y 
ese mecanismo tiene unos puntos acordados y el Gobierno los está 
respetando, no es para con los pueblos indígenas, sino con todos los 
sectores. Allá no están los gremios, allá no están los industriales, 
allá no está la iglesia católica, allá no están las fuerzas armadas, 
allá están negociando los delegados del Gobierno con los delega-
dos de las farc, pare de contar, eso es una regla general, no es una 
regla particular […].



147

Capítulo 3. Las voces de los actores

Además de las obligaciones atribuidas al Estado colombiano en el 
marco de las negociaciones de paz, relativas a la reparación de las víc-
timas, los integrantes de los pueblos étnicos entrevistados fueron insis-
tentes en señalar que se debe dar un espacio de participación para las 
víctimas en los acuerdos, aunque se pueden evidenciar criterios distintos 
frente a la forma de hacerla efectiva.

Son varias las razones manifestadas a favor de la participación de 
los pueblos, así como las exigencias frente a la forma de efectuarla. En 
primer lugar, si bien la participación de los pueblos indígenas no debe 
darse necesariamente en la mesa de negociaciones de La Habana, para 
todos los entrevistados esta ha de llevarse a cabo de manera compleja y 
permanente para la efectiva protección y garantía de su autodetermina-
ción, lo que permitió que sean oídas las voces de los afectados y aseguró 
que no se llegue a acuerdos a costa de la generación de afectaciones en 
contra de los pueblos étnicos. Esta última sería la idea fuerte. Entonces, 
se puede afirmar que la participación se sustenta en la necesidad de evi-
tar la toma de decisiones que afecten de manera directa o indirecta a 
los pueblos étnicos.

[N]osotros no podemos esperar que se hagan acuerdos en La 
Habana que nos vayan a afectar, que a los pueblos nos afecten 
directa o indirectamente porque nosotros hacemos parte de ese 
conglomerado social que es el Estado colombiano y tenemos unos 
derechos constitucionales y legales que no pueden ser reducidos a 
la hora de llegar a un acuerdo en el marco de La Habana y refren-
darlos como los quieran refrendar. (Rodolfo Adán Vega)

A su vez, la participación de los pueblos, de la forma que sea, se 
sustenta en la posibilidad que tienen de contribuir a la reconciliación, 
dada su condición de actores de paz. Es así como el Mayor Yace hace 
hincapié en que no se trata solo de un tema de participación política, 
sino también de la realización de verdaderos actos de paz a partir de la 
reconciliación y en que al parecer estos dos aspectos se encuentren en una 
misma vía de diálogo. Para esta autoridad es importante que los pueblos 
tengan la posibilidad de dialogar sobre la paz con los distintos sectores 
de la sociedad, pues solo así podrá existir un verdadero proceso de paz. 

Frente a los mecanismos de participación propuestos por los actores 
en negociación se puede afirmar que la mayoría comparte una posición 
en contra de los mecanismos propuestos por el Gobierno y las farc-ep 
para la refrendación de los acuerdos, pues tanto la asamblea nacional 



148

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

constituyente, propuesta por las farc-ep, como el referendo propuesto 
por el Gobierno nacional, son vistos como instrumentos ineficaces de 
cara a la garantía de sus derechos en perspectiva del derecho a la par-
ticipación. Es así como Axcan Duque afirma que la constituyente no 
sería un mecanismo que satisfaga las necesidades de participación que 
tiene el pueblo afrocolombiano, sobre todo al referir la desconfianza que 
le inspira la Constitución de 1991.

[A]puesto que en la constituyente tampoco van a estar nuestras 
afectaciones ni nuestras necesidades como grupo étnico, o si no, 
pregúntenle a la Constitución de 1991, que como la única y gloriosa 
constitución en el mundo pone artículos transitorios, entre esos el 
55 que ahí quedamos nosotros para la Ley 70.

Para varios integrantes de la onic, así como para Axcan, la Asamblea 
Nacional Constituyente implica miedos y desconfianzas. Es vista como 
un salto al vacío, en la medida en que se pone en riesgo el reconocimien-
to de ciertos derechos alcanzados tímidamente en la Constitución de 
1991. Por ejemplo, Luis Evelis Andrade teme a lo que llama una cons-
tituyente sin garantías, y el Mayor Yace manifestó que existe el temor 
para los pueblos de estar en desventaja por ser parte de aquella sociedad 
que no ostenta el poder político, además de encontrarse dividida en su 
interior. En esa medida, difícilmente serían tenidos en cuenta ante una 
nueva Constitución que derogue la anterior, como sucede con la absor-
ción que sufre la visión de desarrollo de los pueblos indígenas frente a 
la visión mayoritaria.

Para mí, particularmente, una constituyente es un salto al va-
cío porque Colombia es un país derechizado y los referentes de 
opinión son netamente mediáticos […] creo que se neoliberila-
zaría más la Constitución, además estaríamos en una Asamblea 
Nacional Constituyente en una total desventaja. […] Los sectores 
populares sí existimos, pero no tenemos la capacidad de cohesión 
tan fuerte para codearnos con aquellos que sí saben manejar el 
poder para definir las reglas del juego desde la sociedad que nos 
tocó. (Mayor Alberto Yace)

Podría agregarse esta reflexión:
En este momento una asamblea nacional constituyente no es 

pertinente, y no porque las asambleas constituyentes sean malas, 
yo creo que, yo le escuché una vez a alguien que leía a Rousseau y 



149

Capítulo 3. Las voces de los actores

a los contractualistas que las asambleas más allá que ser constitu-
yentes, son pactos de paz que pactan las reglas de convivencia […] 
esto es Colombia, y las situaciones del derecho se ven desbordadas 
por dinámicas de poder, de forma atomizada y concentrada y más 
allá de la cuestión de las dinámicas de poder bajo un referente de 
identidad netamente criminal, violento. Entonces las aspiraciones, 
las reglas de juego, las nociones o los imaginarios que hay en los 
diferentes [sectores] de la sociedad muchas veces se constituyen no 
alrededor de la moral o de la ética del derecho, sino de las armas 
y el control militar, lo que tiene que ver con otro tipo de cosas que 
a la vez son el motor del conflicto. (Juvenal Arrieta)

En oposición a los planteamientos antes referidos, para el profesor 
Rosembert Ariza no solo debe implementarse la Asamblea Nacional 
Constituyente, sino que es el único mecanismo que favorecería los de-
rechos de los pueblos étnicos. De acuerdo con esto, afirmó que debe 
aplicarse este mecanismo con miras a replantear el acuerdo político, pues 
solo de esta manera será posible “hacer que ese proceso de negociación 
unilateral entre Estado y farc se convierta en un acuerdo de la socie-
dad”. Para Ariza, la terminación del conflicto tendrá sentido si con-
fluyen en el diálogo y en la definición del destino del país los distintos 
sectores de la sociedad.

Por otro lado, sobre el mecanismo de referendo propuesto por el 
Gobierno, el Mayor Yace opina que este es un sofisma de distracción de 
utilidad momentánea, que no implicaría un verdadero acuerdo político 
de voluntades entre la sociedad civil, que es la forma como él considera 
que deben hacerse los acuerdos en el proceso de paz. En este aspecto, 
diferentes entrevistados como Juvenal Arrieta, Rodolfo Adán Vega y 
Feliciano Valencia, entre otros, coinciden, pues argumentan que este 
mecanismo no permite una real participación o construcción de paz. 

A mí lo que me preocupa de la refrendación es que solo le pre-
gunten a los colombianos: usted está de acuerdo con esto que se 
acordó, ¿sí o no? […] entonces nosotros no estamos siendo parte 
activa en la construcción de esos acuerdos y eso es lo que estamos 
reclamando los pueblos indígenas. (Rodolfo Adán Vega)

Así, varios integrantes de pueblos étnicos entrevistados no se opo-
nen tajantemente a estos mecanismos de participación, pero modulan 
su falta de oposición. En este sentido, tanto Feliciano Valencia como 



150

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

Rodolfo Adán Vega difieren sobre las etapas del proceso. Para el pri-
mero, las modificaciones que surjan necesarias como consecuencia de 
los acuerdos requieren la realización de una constituyente; sin embargo, 
esto no sería suficiente para la segunda fase de implementación de los 
acuerdos, en la cual otros mecanismos serían necesarios con alcances y 
efectos distintos.

[D]espués viene la parte de implementación de los acuerdos, que 
ahí es donde venimos a jugar nosotros, que las farc y el Gobierno 
nos expliquen a nosotros cómo van a implementar estos acuerdos, 
¿lo van hacer bajo qué figura? ¿Plan de desarrollo nacional? ¿Con 
Conpes? ¿Con presupuesto? ¿Cómo lo van a implementar? Segundo: 
¿qué van a implementar, proyectos productivos? ¿Asociaciones coo-
perativas? No sabemos, y si fueran proyectos a gran escala donde 
vamos a estar involucrados nosotros, es ahí donde juega la consulta 
previa. (Feliciano Valencia)

Por su parte, Rodolfo Adán manifiesta que la construcción de paz 
no se puede identificar con la terminación del conflicto, pues el primero 
es un proceso mucho más complejo que requiere la participación activa 
de los pueblos, como constructores de paz, y el segundo es un proceso 
que se da solo entre los actores del conflicto sentados en La Habana, 
en el que incluso podría darse alguno de los mecanismos propuestos, 
pero que no debe decidir, por la escasa participación de las víctimas y 
de la sociedad en general, el futuro de Colombia. Con respecto a esto, 
Juvenal Arrieta indicó: 

Saludamos que estas iniciativas marquen una ruta hacia la des-
movilización de las farc, y, por supuesto, una esperanza hacia la 
paz, pero creemos que las reglas del juego que nos deben satisfacer 
son las que se construyan con todos nosotros, no solo con indí-
genas, sino con los sectores de la sociedad, porque la paz se hace 
es en la sociedad, no entre armados, ellos armarán los acuerdos 
de desarme, de no utilizar más el fusil, pero la reconciliación, la 
conciencia de paz está en los corazones de los ciudadanos, la ca-
pacidad de perdonar.

José Ben Hur Teteye propuso otros mecanismos de participación 
como foros nacionales o departamentales tanto para los pueblos étni-
cos, como para el resto de la sociedad, pues resalta la necesidad de que 
toda la sociedad participe. Pero al mismo tiempo manifiesta su total 



151

Capítulo 3. Las voces de los actores

apoyo a las propuestas de Asamblea Nacional Constituyente o referen-
do, en la medida en que sean mecanismos útiles a la conclusión exitosa 
del conflicto, al tiempo que no descarta la necesidad de que los pueblos 
participen de forma directa en La Habana. 

Finalmente, María Deisy Quistial manifiesta no tener claridad al 
respecto y reafirma la necesidad de que el tema sea decidido por los pue-
blos en conjunto. Ante esta pregunta, ella afirma: “no, no tengo claro 
cómo es eso y qué es necesario, para eso todos tenemos que reunirnos 
y llegar a una conclusión de cómo debe ser eso”.

Consulta previa y sus implicaciones en el proceso de paz

Al dividir el proceso de paz en dos etapas, los entrevistados ven 
la trascendencia de la aplicación de la consulta previa en una segunda 
etapa del proceso, pues en esta sería en la que se crearían las reglas de 
juego por medio de las cuales se ejecutarían los acuerdos, además de 
que sería por medio de estas reglas que se evidenciarían las afectaciones 
para los pueblos. 

Manifestamos que en el proceso, aunque es un proceso que no 
requiere consulta previa, muchas de las medidas a adoptar por parte 
del Estado, a convertirse en política pública en nuestro territorio, 
que nos afecten de una manera directa o indirecta, atendiendo a 
los preceptos establecidos en el convenio 169 de la oit, entonces sí 
se debe hacer consulta previa, tanto de las medidas administrativas 
como de las legislativas. (Axcan Duque) 

Esto implicaría que para la implementación de los acuerdos de los 
diálogos de paz, primero sería necesario llevar a cabo un proceso de 
consulta previa. Así, inicialmente, los entrevistados reconocen la obli-
gatoriedad de la consulta previa, pues una vez se ha mostrado cómo el 
conflicto ha afectado a los pueblos y cómo esta afectación se ha dado 
de forma diferenciada, es evidente que la terminación del conflicto y la 
implementación de sus posibles reparaciones debe ser consultada con 
los pueblos que han sido afectados.

Lo que pasa es que el conflicto ha tenido afectaciones dife-
renciales, y eso no se puede, tanto no se pueden generalizar las 
afectaciones del conflicto, como tampoco se pueden generalizar 
las reparaciones en derecho. Debe haber marcos particulares que 
tengan que ver con la normatividad existente, y la consulta previa 



152

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

es una herramienta para ello. Mas no significa que sea un instru-
mento que vaya a trancar o se vuelva un obstáculo para avanzar 
hacia la paz y la reconciliación, hay que tener en cuenta los avan-
ces en la particularidad y la diferencia, y la afectación diferencial, 
y por supuesto en la reparación. (Juvenal Arrieta)

Aun así, entre los entrevistados no hay un consenso en las opiniones 
sobre la consulta previa y lo apropiado o no de aplicarla al proceso de 
paz. Mientras varios líderes promueven este derecho, y hablan no solo 
de su obligatoriedad sino también de los beneficios que traería al proce-
so y a la construcción de paz, otros temen por sus efectos. Por ejemplo, 
Rodolfo Adán Vega sostuvo que

[E]l Convenio no dice no, para acabar la guerra, pase por enci-
ma de la víctimas, que sería lo que pasaría si no se consulta aquellos 
temas cruciales para una parte de ellas que son las comunidades 
indígenas, pues por medio de la consulta se busca garantizar que 
nosotros tengamos la posibilidad de analizar y proponer si estamos 
de acuerdo, si esto afecta o no nuestra visión y cultura.

De esta forma, la consulta previa se presenta como la garantía por 
medio de la cual se buscaría proteger los derechos como el de autono-
mía de los pueblos.

Pero la consulta previa no solo tendría un rol de garantía, sino 
que también sería un mecanismo que permitiría la construcción 
de paz, pues creemos que la consulta previa sí es un instrumento 
importante en la reconciliación y en la posibilidad de avanzar hacia 
la paz de los colombianos, porque estarían muchas cosas en la mesa, 
tú sabes que en la consulta se interpelan muchas cosas, se interpela 
el modelo de desarrollo económico, se interpela el ejercicio de la 
participación política, se interpela el ejercicio de los derechos civi-
les, se interpela el ejercicio de los derechos laborales, se interpelan 
muchas cosas que tienen que ver e incluso con el consentimiento. 
(Juvenal Arrieta)

Como ya se había mencionado, no todas las partes concuerdan en su 
perspectiva sobre el rol de la consulta previa en el proceso de paz. Desde 
la academia se evidencian algunas críticas que cuestionarían la aplica-
ción de este derecho. El profesor Rosembert Ariza señaló al respecto:



153

Capítulo 3. Las voces de los actores

[M]e parece que la consulta previa no es un mecanismo que 
garantice en posconflicto ninguno de los derechos, me parece que 
el acuerdo político tiene que zanjarse en un nuevo acuerdo nacio-
nal, por lo menos. En mi opinión, para avanzar seguramente en 
una lucha legal ardua, en una defensa acérrima, con la organización 
social los movimientos indígenas y étnicos en Colombia mediana-
mente lograrán mantener lo que han conquistado, pero no avanza-
rán ni un paso. La única posibilidad de avanzar sería en la vía de 
una constituyente que permita una visión distinta de este país […].

A lo que se suman las críticas de la profesora Clara Henao, pues a 
su juicio la consulta previa no es un mecanismo y garantía que se deba 
aplicar a un determinado grupo de sujetos o a un pueblo en especial, sino 
a toda la sociedad. Es decir, que toda la sociedad debe tener la oportu-
nidad de participar en las decisiones que les afectan, en cumplimiento 
de la descentralización propuesta por la Constitución. Para la profesora, la 
garantía de los derechos de los pueblos étnicos del país no es un tema 
de consulta previa sino de igualdad y dignidad. Ella considera que la 
consulta previa constituye más un perjuicio que un beneficio, pue, en 
primer lugar, cuestiona la forma como el funcionamiento de este meca-
nismo lleva a que la participación de los integrantes de los pueblos se dé 
a través de las organizaciones, las cuales no representan efectivamente 
a cada uno de los integrantes:

[S]e trata es de consultar a la diversidad, ellos no son homo-
géneos, o sea, yo no puedo decir, los indios, y entonces porque 
alguien es indio dice yo hablo por todos los indios, no, como así, 
dentro de los mismos grupos indígenas existe una diversidad de-
masiado amplia.

Dentro de los pueblos étnicos las opiniones coinciden en demandar 
participación colectiva dentro del proceso de paz; sin embargo, existen 
divergencias sobre las formas, alcances y efectos de esta participación. 
Para los afrodescendientes la participación de los pueblos étnicos en el 
proceso de paz garantizaría la construcción de acuerdos interculturales 
en asuntos que han ocasionado una prolongación del conflicto y una in-
clusión de la guerra en la esfera colectiva de su comunidad, y que de no 
ser conciliados de forma incluyente no se podría asegurar una verdadera 
paz que perdure en el tiempo. Para Axcan Duque, la participación de 



154

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

su pueblo no debe ser cuestionada en temas que han afectado profun-
damente la armonía de su comunidad al vulnerar derechos colectivos 
constitucionalmente reconocidos.

Hay que tener en cuenta que parte del territorio colombiano 
está integrado por territorios colectivos de la comunidad […] vuelvo 
y te reitero, tenemos que participar de una manera efectiva en la 
construcción y consolidación de los acuerdos, porque no ha habido 
ningún proceso de paz que se haya firmado sin las víctimas, nin-
gún proceso de paz se hace con victimarios o Estado, insurgencia, 
o alzados en armas y demás, porque las víctimas también tienen 
que participar, se tiene que sentir lo que se ha querido manifestar y 
efectivamente la consulta previa tiene un papel muy preponderante 
y sería el único camino para construir las otras políticas públicas, 
o hacer efectivos sus acuerdos. Los afrocolombianos tenemos que 
ir a La Habana y La Habana tiene que ir a los territorios si se va a 
jugar un partido por la paz y va a haber dos picaditos, uno en La 
Habana y que el otro sea en Pescadito, o por qué no uno en La 
Habana y otro en Bellavista. 

Este panorama deja ver el respaldo a la consulta previa por parte de 
sectores que representan a los pueblos y la perplejidad que produce su 
aplicación para algunos conocedores del tema, eso sin dejar a un lado el 
recelo que algunos integrantes de las colectividades le tienen a la con-
sulta previa por su aplicación real en nuestro país y la poca diligencia 
de las autoridades competentes para hacerla efectiva. Nuevamente, estas 
visiones podrían contrastar con la de las bases. María Deisy Quistial 
sostiene que la consulta previa es inviable “porque cuando ha sido ne-
cesario [aplicarla], ellos hacen lo que quieren, ahí al final, no queda lo 
que nosotros queremos, pocas veces se ve que se cumpla la consulta con 
lo que dice la ley”.

De lo anterior, podemos trasladarnos al escenario hipotético en 
que las comunidades tuvieran acceso y participación en el proceso de 
paz por medio de la consulta previa. El problema se direccionaría a los 
temas de la agenda de negociación que se ha hecho pública y que debe-
rían consultarse, pues existen puntos que específicamente entran en el 
debate de la necesidad de aplicar o no la consulta previa para su apro-
bación teniendo en cuenta sus calidades como derecho fundamental y 
mecanismo de participación propio de los pueblos indígenas y tribales.



155

Capítulo 3. Las voces de los actores

Para los pueblos, los temas que más motivan su participación recaen 
en su calidad de víctimas diferenciadas, su derecho colectivo sobre la 
propiedad y la proliferación de cultivos ilícitos. Sin embargo, encon-
tramos una expectativa en torno a que todos los temas, al ser regula-
dos, tengan en cuenta la afectación cultural que pudieran generar. Por 
ejemplo, para Rodolfo Adán Vega todos los temas de manera general 
y a simple vista tienen conceptos cuya regulación afecta a los pueblos 
étnicos de todo el país; y, por ende, frente a lo decidido debe hacerse 
un análisis exhaustivo que no puede quedar en manos exclusivas de los 
que actualmente negocian la paz de todo un país. Para él ni las farc-ep 
ni el Gobierno han tenido un respeto por su cosmovisión a la hora de 
plantear un modelo agrario, lo que deja serias dudas sobre la intencio-
nalidad de las partes negociadoras al no incluir las demandas que por 
años han realizado los pueblos.

Cuando usted va a consultar un proyecto de ley nosotros siem-
pre exigimos que se presente la propuesta integral de ley, nosotros 
analizaremos de acuerdo con lo concertado lo que a nosotros nos 
afecta. Por ejemplo, en el tema agrario la primera discusión que 
tenemos es que las farc y el Gobierno no tuvieron en cuenta la 
visión de desarrollo de los pueblos indígenas, por lo tanto, el tema 
minero quieren tratarlo como un tema aislado […] y también está 
el tema de las reservas campesinas, creemos que debe ser consul-
tado, por la protección de los territorios ancestrales a estas formas 
jurídicas, […] entonces todos esos temas nos afectan para bien o 
para mal, el tema de las víctimas, las farc como actores de la guerra 
van a reparar a sus víctimas o simplemente el acuerdo va a ser de 
indulto, de amnistía o de verdad, justicia, reparación y garantía de 
no repetición. Esas son cosas que hay que analizar y desde la pers-
pectiva étnica tenemos un decreto de ley de víctimas, el territorio 
es víctima, tenemos varios elementos que a nosotros nos interesa, 
y nos interesa saber qué acordaron, en varios nos interesa saber y 
proponer, hacer ver nuestro modo de ver. Un último tema que nos 
preocupa es el reclutamiento de muchos de nuestros miembros en 
las filas de las farc. (Rodolfo Adán Vega)

Para José Ben Hur Teteye la participación tendría que darse de for-
ma directa, pero de no ser así y lograr que la consulta previa fuera usa-
da como herramienta de participación, esta debería darse directamente 
frente a todos los puntos. Él indica que



156

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

Todos deben darse de manera directa, todo esto que se nego-
cia en La Habana tiene que ver con todos nosotros. En el caso de 
la Amazonía es en esa región donde están los grandes cultivos y 
grandes combatientes, es la zona [del] bastión de la guerrilla y es 
allí donde están los mayores resguardos. Todo es susceptible de 
afectarnos directamente.

Axcan Duque consideró que existe una afectación importante y 
trascendental de los puntos concentrados en la agenda sobre los pueblos 
afrocolombianos, por su trascendencia como víctimas y la vulneración a 
sus territorios de carácter histórico, por lo cual requieren urgentemen-
te una participación que podría darse por medio de la consulta previa. 
Así lo indicó: 

Hay varios puntos, la política antidrogas en el país debe cam-
biar, la participación política también. Recordemos que a nuestros 
territorios iban las avionetas, fumigaban o nos sometían los erra-
dicadores manuales, que también estaban haciendo un trabajo y 
demás, pero la Corte Constitucional muy sabiamente indicó que 
tanto fumigación como erradicación, cuando se trata de territo-
rios ancestralmente habitados o territorios étnicos, debía consul-
tarse, entonces la política antidrogas debe consultarse. Segundo, 
la participación, la participación política, las mayores víctimas en 
este país han sido los grupos étnicos no solo por el conflicto so-
cial, político y armado, también por la exclusión social y la brecha 
histórica que se ha dado.

El territorio, en perspectiva afro, le mereció las siguientes palabras 
a Axcan Duque: 

En territorio, se requiere la reforma agraria. Y esa reforma 
agraria de nuestros territorios, recuerdan, digo recuerdan pero es 
una forma de hablar, es que nuestros territorios no tienen derecho 
a saneamiento. Los territorios indígenas sí, y en nuestros territo-
rios fueron muchos colonos bajo la estrategia paramilitar. Si uste-
des ven, [en] Nigua, Jijuamiandó y Curbaradó se nos metieron un 
pocotón de colonos, pero a esos no se les puede quitar porque ya 
tienen un derecho real de posesión y demás sobre la tierra, pero 
entonces si existiera la política de saneamiento para los territorios 
de comunidades negras lo podríamos hacer.



157

Capítulo 3. Las voces de los actores

Para algunos autores que han analizado la problemática, como el 
profesor Ariza, la consulta previa resulta por sí misma problemática y 
errada; sin embargo, de realizarse, sostiene que sería como consecuencia 
del fracaso de la constituyente y producto de la activación de otro me-
canismo como el referendo para involucrar especialmente a los pueblos 
étnicos y de esa forma asegurar un cumplimiento de la consulta sobre 
normas que seguramente generan una afectación directa a sus derechos. 
No obstante, el panorama de la consulta previa sobre el proceso de paz 
no se aclara con su activación subsidiaria, pues el mencionado mecanis-
mo trae inconvenientes por su naturaleza misma.

Lo que creo es que si no hay una constituyente y se va a otro 
mecanismo de participación, la consulta es otro mecanismo de par-
ticipación, que se activaría, es decir, si se activa un mecanismo como 
el referendo se tiene que activar la consulta, y en este caso tendría 
que homologarse si es que cabe. Yo lo que veo es cómo cabría, pero 
con un poco de imaginación jurídica. […] Es que se homologaría a 
un proceso de consulta legislativa macro en los puntos que a ellos 
atañe. Si toda la sociedad vota es muy complicado, entonces votaría 
toda la comunidad, es decir, ese es un mecanismo que es complejo 
porque no sería el clásico mecanismo en un territorio, sino sería el 
clásico mecanismo de consulta nacional y entonces ya no sería una 
consulta indígena sino popular. (Rosembert Ariza)

La consulta previa, para el profesor, no respondería a los criterios 
propios de un mecanismo de participación, que a la vez respondiera a 
las necesidades propias de toda la población colombiana. Él propone 
un mecanismo alternativo que podría crearse ante la necesidad de que 
el proceso cumpla las expectativas de la sociedad. En últimas, a su jui-
cio realmente se aplicaría en un escenario de posconflicto. Sin olvidar 
que no aseguraría la protección adecuada, como sucede en la práctica.

Pedro Santiago Posada no explicó cuál sería el mecanismo de partici-
pación adecuado para refrendar lo decidido en la Mesa de Conversaciones, 
pero sí aseguró que existirá un esfuerzo por incluir en la medida esco-
gida la participación de los pueblos étnicos.

El Ministerio del Interior ha venido hablando con los pueblos 
indígenas. De hecho, el Ministro del Interior trabajó con ellos en 
la minga que se realizó por parte del cric y de la onic, y hemos 
venido conversando también con la opiac y con las distintas or-
ganizaciones, porque sí nos parece muy importante que la opinión 



158

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

y la visión de los pueblos indígenas sea tenida en cuenta. En este 
momento no existe una limitación porque sean o no pueblos in-
dígenas, sino porque dentro de los mecanismos de negociación… 
porque si ustedes recuerdan aquí hay un proceso anterior que fue 
el que lideró el doctor Andrés Pastrana, cuando [era] presidente 
de la república, la metodología que se hizo fue un territorio des-
pejado en Colombia con participación de todos los sectores y pues 
la experiencia que quedó fue que no fue un proceso.

En cuanto a la oportunidad y la forma en la cual se debería apli-
car la consulta previa, Luis Evelis Andrade afirmó que esta debe estar 
precedida de una preconsulta, que aumentaría o delimitaría los temas 
a negociar sin que estos coincidan necesariamente con los puntos de la 
agenda oficial de negociación.

Para mí, la consulta se ha venido reglamentando a través de la 
jurisprudencia nacional e internacional, y hay unos elementos que 
nos han permitido avanzar en las rutas metodológicas para poder 
entendernos con los actores interesados en consultarnos. Por ende, 
algunas experiencias que hemos tenido en el marco de la consulta, 
sobre todo en el gobierno de Santos, dan algunas herramientas. 
Pero yo veo que con lo que ha dicho la Corte, en primer momento 
tiene que ver con la preconsulta, que es la etapa donde tenemos 
que acercarnos y analizar cuál sería la lucha, la metodología para 
hacer el proceso de consulta. Donde podamos proponer, analizar 
aquellos puntos que nos interesan a nosotros, que es refrendado 
en los acuerdos finales. Por eso esa ruta metodológica tiene que 
ser acordada con la mesa de negociación, tiene que ser acompaña-
da por el Ministerio del Interior, ojalá por el mismo Congreso y 
por veedores internacionales, acompañantes del proceso. No algo 
a muchos meses, pero sí algo que permita que nosotros podamos 
plasmar nuestra visión, previo a ser refrendados mediante un re-
ferendo o una asamblea constituyente como lo están proponiendo.

Si la consulta previa se hiciera punto por punto o de manera gene-
ral intentando seguir los lineamientos propios de su naturaleza, existe 
otro tema controvertible y es el de las consecuencias de la posición de 
los pueblos étnicos y comunidades y su efectividad frente a los resultados 
legales que se desprendan del proceso. Teniendo en cuenta que la juris-
prudencia ha resaltado la importancia de la consulta como un verdadero 



159

Capítulo 3. Las voces de los actores

espacio de diálogo, cuyo resultado, a pesar de no tener la posibilidad 
de vetar lo decidido, sí debe ser acorde con la protección a los derechos 
colectivos de los pueblos étnicos en cabeza del Estado, se deben anali-
zar los alcances de la participación de los pueblos indígenas y tribales a 
través de la consulta previa en la práctica. 

La preocupación de los pueblos étnicos siempre ha radicado en los 
efectos que pueda tener la consulta previa en todos los procesos en los 
que es aplicada. Si la herramienta de participación es trasladada al pro-
ceso de paz, la intranquilidad no se atenuaría, pues nada aseguraría que 
en la práctica, a pesar de hacer uso de la consulta previa, se garantice la 
protección de los derechos colectivos frente a lo negociado. Por ejemplo, 
para José Ben Hur Teteye, si el escenario planteado realmente se diera, las 
consecuencias de un desacuerdo limitan el objetivo de la consulta previa.

[Si] estas autoridades tuvieran ingreso al escenario que se de-
sarrolla en La Habana y no hubiera un acuerdo entre nuestras pe-
ticiones y los otros actores no pasaría nada, porque la institución 
gubernamental sigue su camino y por otro lado el movimiento si-
gue su objetivo. Lo que sí puede suceder es que a pesar de los des-
acuerdos se logren entablar nuevas vías de participación. Pero eso 
deber ser un principio de la mesa, la dirección a otros escenarios 
tipo posconflicto que lleve a la resolución de conflictos, resolución 
de intereses y nuevas perspectivas después del conflicto que inicial-
mente nacen con el cese al fuego y que realza diferentes temáticas 
en esos nuevos escenarios de discusión y de debate.

De igual forma, Rodolfo Adán Vega consideró:
Nosotros tenemos quinientos años donde el gobierno le dice 

que no a todo. Los pueblos indígenas tenemos unos derechos, una 
autonomía y la lucha indígena va a seguir, se acuerde o no cual-
quier mecanismo. Sea con gobierno, sea con las farc, los pueblos 
indígenas van a seguir perviviendo y construyendo paz, porque 
nosotros, a pesar de toda la violencia que nos han generado en 
nuestro territorio, somos constructores de paz, y vamos a seguir 
insistiendo a los actores de la guerra que se desmovilicen, que ya no 
le vamos a decir actores de la guerra sino constructores de paz, que 
se desmovilicen y dejen las armas. Con ellos tenemos que seguir 
avanzando, con ellos tenemos que seguir construyendo la paz. Yo 
creo que nosotros vamos a exigir que seamos escuchados, que allí 
queden plasmados nuestros acuerdos. Y si uno de los acuerdos es 



160

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

que le van a dar a los campesinos nueve millones de hectáreas en 
territorios indígenas, pues vamos a tener que acudir a las vías de 
hecho, porque esa ha sido una apelación del movimiento indígena 
para decir no estamos de acuerdo. Entonces, para que no persis-
tan situaciones de violencia y no tengamos que ver situaciones de 
violencia en el posconflicto, es que tenemos que ser escuchados. 

Finalmente, el profesor Ariza indicó que existe un alto riesgo y un 
posible fracaso al no existir un acuerdo entre los pueblos étnicos y las 
autoridades competentes si se llegase a activar la consulta previa en el 
proceso de paz:

Hay que reconocerlos porque la consulta también es un derecho 
que restringe y que limita, y uno no puede creer que la consulta sea 
el remedio a todos los problemas del movimiento indígena y de to-
dos los movimientos étnicos. En mi opinión, la consulta previa es 
más limitante que “posibilitante”, para mí lo que tienen que hacer 
los movimientos es movilizarse.

PARA ABRIR EL DEBATE

Los pueblos étnicos del país, además de ser víctimas del conflicto ar-
mado como muchos colombianos, son víctimas diferenciadas debido a 
las graves implicaciones que tiene el conflicto en sus integrantes y por 
las especiales circunstancias que los determinan en razón de su etnia. 
Igualmente, más allá del conflicto armado, estos pueblos han estado so-
metidos desde la colonización a diversas formas de violencia a lo largo y 
ancho del territorio colombiano. Es por esto que es importante resaltar 
que son, además de víctimas del conflicto armado que atraviesa el país 
actualmente, víctimas ancestrales.

Una de las circunstancias que hacen que se trate de víctimas diferen-
ciadas consiste en que las afectaciones que el conflicto genera para esta 
población son de carácter colectivo, así como que el territorio, conside-
rado como víctima por estos pueblos, tiene una connotación espiritual, 
dada la relación vital que tienen con él. Afectaciones como el asesinato 
de autoridades políticas y espirituales dentro de las comunidades re-
dundan en el carácter diferenciado de este tipo de víctimas. Para los 
integrantes de los pueblos étnicos dichos actos se consideran ataques 



161

Capítulo 3. Las voces de los actores

colectivos en cuanto se ven afectadas sus prácticas sociales y culturales 
por la ausencia de los líderes.

A su vez, el desplazamiento es una de las mayores afectaciones a la 
que se han visto sometidos los pueblos étnicos, tal como lo narran varios 
líderes indígenas y afrocolombianos, y reconoce la Corte Constitucional. 
El desplazamiento despliega afectaciones colectivas y mayores para los 
pueblos, como lo es el desarraigo que sufren las nuevas generaciones, pues 
debido al desplazamiento han crecido en las ciudades, lo que ha generado 
que la reproducción de las tradiciones haya entrado en un declive de for-
ma tal que muchos jóvenes pierden completamente su identidad étnica.

El desarraigo también es consecuencia de los procesos de ocupación 
territorial por parte de los distintos actores armados que han entrado a 
los territorios, interrumpiendo así la cotidianidad y el desarrollo de los 
pueblos con su presencia, lo que ha provocado que las nuevas genera-
ciones normalicen la presencia de estas personas dentro de la comuni-
dad y los tomen como referentes de identificación o ejemplos a seguir.

Son múltiples las formas de violencia que tanto durante el conflicto 
armado, como antes de este, han convertido a los pueblos étnicos de 
Colombia en población en riesgo de exterminio físico y cultural. Es claro 
que la dramática disminución de su población no se ha dado meramente 
por causas naturales ajenas a procesos de violencia con victimarios iden-
tificables, así como también es claro que el conflicto armado constituye 
hoy una de las causas directas de exterminio.

De acuerdo con lo anterior y con las entrevistas realizadas, pode-
mos afirmar la ineludible necesidad de que exista un verdadero espacio 
de participación de los pueblos étnicos en la construcción de la paz en 
Colombia por diversos motivos. En primer lugar, preocupa la garantía de 
los derechos de estos pueblos en cuanto víctimas del conflicto armado, 
derechos que se desprenden de su reconocimiento como sujetos pasivos 
de violaciones de derechos en el conflicto. Esta garantía se encuentra 
predominantemente en cabeza del Estado colombiano, representado 
por el Gobierno que hoy se sienta en la mesa de negociaciones con las 
farc. Dentro de las obligaciones del Estado, la más acuciante es la con-
cerniente a la reparación de los derechos de estas víctimas, acompañada 
de la verdad, justicia y garantías de no repetición. 

En segundo lugar, para los integrantes de estos pueblos resulta de 
trascendental importancia su participación por varias razones, entre ellas 
la necesidad de que las medidas de reparación que se acuerden como 



162

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

resultado del proceso de paz no deben ser decisiones unilaterales que 
excluyan a los directamente afectados. De lo contrario, este proceso sería 
solo de terminación del conflicto armado parcialmente, y en esa me-
dida no llegaría a constituir un verdadero proceso de construcción real 
de paz que cuente con medidas de reparación estructurales, necesarias 
para responder a las consecuencias de un proceso de violencia histórica. 

Otro aspecto lo constituye lo que se denominó reconciliación ciuda-
dana, como una necesidad básica de la construcción de paz basada en la 
participación y diálogo con los afectados, para evitar el surgimiento de 
un nuevo proceso de guerra y violencia y con ello de nuevas víctimas. 
Es por esto que, como se desprende de la opinión de los integrantes de 
pueblos étnicos entrevistados, la construcción de paz no ha de centrarse 
solo en la decisión sobre la justicia en términos penales, sino que se han 
de tener en cuenta las causas estructurales de la violencia.

Adicional a lo anterior, es innegable el apoyo que manifiestan los 
pueblos étnicos al adelantamiento de un proceso de paz, en la medida 
en que por ser históricamente afectados por la violencia se reconocen 
como constructores de paz. Es innegable también la relación que existe 
entre la reconocida e inocultable situación de estos pueblos como vícti-
mas del conflicto armado, dadas las afectaciones directas que este último 
significó para sus integrantes, y la necesidad de estos de participar en la 
toma de decisiones sobre aspectos que podrían nuevamente significar un 
tipo de afectación, ya sea positiva o negativa. Además, la Constitución 
Política de Colombia reconoce este innegable derecho a todos sus ciu-
dadanos y, especialmente, a estos pueblos, por ello el proceso de paz no 
puede significar un sacrificio de sus derechos. 

Ahora bien, la forma de llevarse a cabo esta participación, indepen-
dientemente del mecanismo de que se trate, debe permitir el ejercicio del 
derecho de autodeterminación. Es decir, que sus formas de organización 
y de toma de decisiones sean tenidas en cuenta, sin que sus visiones sean 
opacadas por la visión de una amplia mayoría que parta de percepciones 
y necesidades distintas. Es por esto que se evidenció un fuerte rechazo 
a los mecanismos que desde la mesa de negociaciones se han propuesto 
para la refrendación de los acuerdos.

Por un lado, se percibe la Asamblea Nacional Constituyente como 
un riesgo, un salto al vacío, por la posibilidad de retroceder en materia 
de derechos y garantías. Para los pueblos étnicos, si bien la Constitución 
de 1991 les permitió un estrecho espacio de participación y la conce-
sión de unos mínimos derechos, la nueva asamblea podría significar la 



163

Capítulo 3. Las voces de los actores

exclusión total y la pérdida de los derechos ya ganados. Y para los inte-
grantes de pueblos afrodescendientes optar por este mecanismo puede 
reeditar incluso la experiencia pasada, cuando sus derechos quedaron 
dependiendo de un artículo transitorio. Y ello por cuanto estos mismos 
integrantes afirman su condición de no pertenencia a la clase con poder 
político de decisión, capaz de afectar las determinaciones de una nueva 
constitución al enfrentarse a los demás sectores. Es por lo anterior que 
la Asamblea Nacional Constituyente no se concibe como un mecanismo 
de participación útil para este escenario. 

Sin embargo, también se percibe la separación de dos procesos. Un 
primer momento consistente en la terminación del conflicto y el acuer-
do entre los actores en negociación, en el cual un mecanismo como la 
Asamblea Nacional Constituyente sería posible. Pero existiría un segundo 
momento, de implementación de los acuerdos, en el cual los mecanismos 
planteados no alcanzan a asegurar la participación que la construcción 
de la paz y la defensa de los derechos de los pueblos étnicos exige. 

Por otro lado, los diferentes entrevistados reconocen la consulta previa 
como el mecanismo que, por su carácter de obligatoriedad, representa 
una garantía para los pueblos, pues en principio estaría orientado a ga-
rantizar que su derecho a la participación deba ser satisfecho primero 
para poder permitir la implementación de cualquier acuerdo que resulte 
de los diálogos de paz y que les vaya a afectar. 

Sin embargo, la pertinencia de este mecanismo en el contexto que 
nos reúne implica ciertos riesgos y ventajas que tanto pueblos como au-
toridades del gobierno y ciertos versados del tema han mencionado. La 
consulta previa en la práctica se ha caracterizado por su complejidad, 
al intentar armonizar el derecho de los pueblos a ser consultados sobre 
medidas legislativas o administrativas que les afecten directamente, y la 
necesidad o importancia de aplicar la medida en virtud de intereses de 
carácter general. Situación que no parece observarse de una forma más 
armónica si se traslada la consulta previa a los diálogos de paz.

Indagar sobre la consulta previa en el proceso de paz requería anali-
zar la trascendencia de la participación de los pueblos étnicos en el pro-
ceso teniendo en cuenta su carácter cultural. Las entrevistas arrojaron 
información de gran importancia que dejó ver no solo por qué resul-
ta necesaria una participación efectiva de los pueblos en el proceso de 
paz, sino que aportó una reflexión importante sobre el papel que estos 
desean tener en las negociaciones y en la etapa de posconflicto, como 
tejedores de paz de una sociedad renovada que esté basada en lazos de 



164

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

fraternidad y respeto a la diversidad, para que la violencia no se vuelva 
a repetir en el país.

Para los pueblos étnicos existen temas que son de indudable trascen-
dencia y cuya posible regulación, producto del proceso de paz, podría 
acarrear una afectación directa de manera positiva o negativa. El primer 
tema está vinculado con el territorio, debido al contenido cultural que 
este tiene para los pueblos afrocolombianos e indígenas. El segundo ha 
sido generado por el conflicto mismo, y se representa en la calidad de 
víctimas que, como lo hemos resaltado al analizar las entrevistas, im-
pone un carácter diferenciado y cuya regulación ya resulta por sí mis-
ma problemática. Sin embargo, vale aclarar que estos dos temas no son 
los únicos que para los pueblos implican hacer uso del mecanismo de la 
consulta previa, sino que este deberá ser usado ante cualquier regulación 
que se desprenda del proceso y que incida directamente en su estabilidad 
y permanencia cultural.

Se debe resaltar también la desconfianza que genera la aplicación 
de la consulta previa para los mismos pueblos, debido a los resultados 
negativos que han tenido que afrontar a pesar de las declaraciones de 
la Corte Constitucional. En este punto vale aclarar la posición que for-
talece este argumento desde la doctrina, y advierte el riesgo de aplicar 
la consulta previa en el proceso de paz y desconfigurar los requisitos de 
procedibilidad de la consulta, porque difícilmente podría catalogarse 
como previa e impregnarse de ese elemento étnico exclusivo para los 
pueblos étnicos o tribales. 

Asimismo, se debe concluir que por parte del gobierno no se vis-
lumbra una intención de incluir directamente a los pueblos indígenas y 
tribales dentro de la mesa de negociación debido al modelo establecido 
en este proceso de paz que busca apartarse de los intentos de conciliación 
iniciados en gobiernos anteriores, ofreciendo como alternativa la parti-
cipación mediante foros y propuestas ciudadanas, sin que ello implique 
una consulta previa a futuro como lo ven necesario los pueblos étnicos.

La consulta previa no es un mecanismo seguro, ha encontrado 
obstáculos al aplicarse. Pero si fuera necesaria y tuviera el seguimiento 
adecuado serviría para asegurar que frente a lo decidido exista una par-
ticipación intercultural de los pueblos étnicos, aun cuando su posición 
no sea recogida al finalizar el procedimiento consultivo, pues como bien 
lo manifestaron, el esfuerzo se volcaría a la movilización para deman-
dar la inclusión en aquellos asuntos que de ser conciliados entre farc y 
gobierno los afectara directamente.



CONCLUSIONES Y 

RECOMENDACIONES

E l principio de autodeterminación es columna vertebral de los dere-
chos de los pueblos étnicos, su reconocimiento ha implicado, a su 

vez, la importancia de hacer efectivos los demás derechos de los pueblos 
con criterios diferenciadores respecto del resto de la sociedad. En esa 
medida, para que sea posible hablar de la existencia de una verdadera 
autodeterminación en cabeza de los pueblos étnicos, es condición sine 
qua non que se apliquen y garanticen los demás derechos que les asis-
ten, de lo contrario estaríamos ante un principio vacío y de existencia 
meramente formal.

Uno de esos derechos que permiten a los pueblos ejercer su autode-
terminación es la participación, orientada a hacer que los pueblos deci-
dan sobre sus propios destinos en el interior de los Estados en los que 
habitan y, en esa medida, que sus vidas en colectivo no sean materia de 
decisión del grueso de la sociedad. En otras palabras, la participación 
es un derecho que procura impedir que un modo de vida esté por en-
cima de otro. 

Dicha participación puede hacerse efectiva de diversos modos, una 
forma de hacerlo es justamente la consulta previa, que como vimos, es 
un mecanismo de participación con carácter de derecho fundamental, 
por su importancia y relación sistémica con los demás derechos de los 



166

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

pueblos étnicos. En este sentido, se ha evidenciado que el trabajo im-
pulsado por la oit y la onu en el desarrollo de los derechos humanos, y 
más específicamente en torno al reconocimiento de los derechos de los 
pueblos indígenas, ha sido motor de cambio en la legislación y en las 
políticas de Estado tanto a nivel internacional como nacional, y son la 
base del desarrollo normativo y jurisprudencial que se ha dado en el país 
sobre el particular, lo que ha transformado la relación entre los pueblos 
étnicos y el Estado, signada históricamente por la exclusión.

En esa lógica, la consulta previa se convierte tanto a nivel nacional 
como internacional en el mecanismo por medio del cual los pueblos 
étnicos del mundo pueden participar en las decisiones que les afecten. 
Por medio de la jurisprudencia se establece que esta se debe llevar a 
cabo cuando los intereses de estos pueblos, marcados por costumbres o 
tradiciones particulares, se vean afectados. Esta afectación se puede ver 
en dos escenarios: en proyectos de desarrollo de un plan de exploración 
y explotación de bienes naturales en territorios habitados por pueblos 
indígenas y tribales; o en la expedición de una medida legislativa que 
amenace con afectarles. 

La consulta debe ser previa, buscar la participación de los pueblos 
antes de afectarles y lograr un acuerdo o el consentimiento acerca de las 
medidas propuestas. Este proceso no debe agotarse en un simple trá-
mite formal, debe concebirse como un verdadero instrumento para la 
participación por medio del cual se busca la protección de los derechos 
a la cultura propia o identidad cultural, los cuales deben ser garantiza-
dos, particularmente, en una nación diversa étnica y culturalmente, tal 
como se define el Estado colombiano.

Así las cosas, el estado actual de desarrollo de la consulta previa su-
giere la necesidad de garantizar un verdadero diálogo intercultural, si 
bien entre modos de vida distintos, no por ello en un sentido jerárquico. 
A pesar de que la normatividad nacional tiene una perspectiva estrecha 
y reduccionista frente a este derecho, no por ello los compromisos del 
Estado colombiano se reducen, pues por bloque de constitucionalidad 
las perspectivas internacional y jurisprudencial enriquecen dicha obli-
gación de acuerdo con los estándares antes referidos. 

Ahora bien, dos aspectos centrales motivaron la realización del pre-
sente trabajo, el primero de ellos ha sido descrito a partir de los contenidos 
esenciales del derecho a la consulta previa, consistente en la necesidad 
de que ante una posible afectación, no necesariamente determinada, ya 
sea positiva o negativa en los derechos e intereses de los pueblos étnicos 



167

CONCLUSIONES Y RECOMENDACIONES

estos deben tener la facultad de ser consultados y en un ejercicio propio 
de autodeterminación den su consentimiento y decidan el destino de di-
cha afectación. Pues no de otra manera podría afirmarse que los Estados 
asumen su deuda frente a la exclusión histórica de los pueblos étnicos y, 
en esa medida, reconocen el ejercicio de la autodeterminación de estos. 

El segundo aspecto viene determinado por la afectación que moti-
varía la exigencia de un ejercicio de participación, constituido en primer 
lugar por la condición de víctimas diferenciadas del conflicto armado 
que ostentan los pueblos étnicos del país, respecto del cual, el proceso de 
paz que actualmente se adelanta promete tomar decisiones trascenden-
tales. Y, en segundo lugar, por los asuntos que son materia de decisión 
y de transformación en los puntos de la agenda de negociación, aspectos 
agrarios y derechos de las víctimas, por ejemplo. 

Los procesos de paz adelantados en el país, previos a la experiencia 
que actualmente vivimos, han tenido un carácter presidencialista que 
da principal participación a los representantes del gobierno y excluye 
efectivamente a la sociedad civil. Si bien pudimos determinar la exis-
tencia de espacios y mecanismos de participación propuestos, ninguno 
de estos estuvo diseñado para permitir una participación real y eficaz de 
los pueblos étnicos, y de igual manera ninguno de estos intentos pudo 
concluir, debido a la agudización del conflicto armado.

El actual proceso de paz ha tenido altibajos que en algunas oca-
siones han puesto en peligro la continuidad de los diálogos, a pesar de 
esto, a la fecha hay acuerdos que dan cuenta de la posible finalización 
del conflicto armado. En el desarrollo de estas conversaciones, las de-
legaciones instalaron varios foros coordinados por las Naciones Unidas 
en Colombia y el Centro de Pensamiento y Seguimiento al Diálogo de 
Paz de la Universidad Nacional de Colombia en donde se buscaba que la 
población participara por medio de propuestas sobre los temas, que serían 
llevadas a la Mesa de Conversaciones en La Habana. Posteriormente, se 
eligieron los grupos de víctimas que viajarían a Cuba a discutir temas 
de reparación y verdad en los que participaron indígenas y afrodescen-
dientes, pero netamente como víctimas directas e individuales, y no en 
representación de los intereses colectivos de los pueblos étnicos.

Los pueblos étnicos demandaron desde los inicios de los diálogos su 
participación directa en las mesas como víctimas colectivas, siendo mani-
fiesta la preocupación por la efectiva participación de los pueblos étnicos 
en aras de proteger sus legítimos derechos como víctimas diferenciadas 
y colectivas. A esto se une la preocupación por la forma de refrendación 



168

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

de los acuerdos. Sin embargo, independientemente del mecanismo que 
finalmente se aplique, lo importante es que sea democrático y garantice 
una participación amplia tanto de la sociedad civil como de los pueblos 
étnicos debido a su carácter diferencial.

Otra gran preocupación, quizá más importante que la forma de 
refrendación, es la implementación de los acuerdos en los territorios, 
en cuanto esto generará afectaciones directas a los derechos e intereses 
de los pueblos étnicos, por lo que la gran demanda actualmente es la 
efectiva garantía de su participación como pueblos étnicos para que así 
sean ellos mismos quienes protejan sus derechos. La propuesta y reco-
mendación es que esto se garantice mediante la consulta previa al mo-
mento de implementar todo lo que se haya decidido en los Acuerdos de 
La Habana, al tiempo que se dé participación efectiva de los pueblos 
étnicos en dichos escenarios.

Estas preocupaciones han sido analizadas en diferentes escenarios de 
concertación en el interior de los pueblos. Ejemplo de esto es el proceso 
de construcción de la agenda de paz indígena que se llevó a cabo en la 
segunda mitad del año 2014, por medio de macrorregionales realizadas 
en todo el territorio nacional en zonas de asentamiento indígena, que 
dio bastantes insumos para el debate sobre la importancia y las implica-
ciones del proceso de paz para la vida de los pueblos indígenas. 

También se pudo constatar que los pueblos étnicos son víctimas 
diferenciadas del conf licto armado, tal como lo reconoce la Corte 
Constitucional en sus providencias. Por ejemplo, lo hace en los autos 
004 de 2008 y 005 de 2009, cuando establece que en el desarrollo del 
conflicto armado estos pueblos fueron víctimas de afectaciones que los 
involucraron directamente, como señalamientos, asesinatos, amenazas, 
confinamientos, control sobre su movilidad, reclutamiento y prostitu-
ción forzadas como tácticas de guerra, ocupaciones e instalaciones de 
bases militares, desplazamiento y destrucción de su estructura social 
y cultural. Lo anterior ha significado una agudización de fenómenos 
como pobreza, crisis humanitaria y discriminación racial, pérdidas te-
rritoriales y de soberanía sobre los territorios y afectación a los derechos 
individuales en el interior de los pueblos, entre otros. Así las cosas, las 
circunstancias en las que se encuentran estos pueblos combinan varios 
factores de exclusión sistemática.

Son múltiples las formas de violencia que tanto durante el conflicto 
armado como antes han convertido a los pueblos étnicos de Colombia 



169

CONCLUSIONES Y RECOMENDACIONES

en población en riesgo de exterminio físico y cultural, y en víctimas 
históricas y ancestrales. Es claro que la dramática disminución de su 
población no se ha dado por causas naturales ajenas a procesos de vio-
lencia con victimarios identificables, así como también es claro que el 
conflicto armado constituye hoy una de las causas directas de exterminio.

En esa medida, por un lado, podemos afirmar la ineludible necesi-
dad de que exista un verdadero espacio de participación de los pueblos 
étnicos en la construcción de la paz en Colombia. Por otro lado, para 
los miembros de estos pueblos resulta de trascendental importancia su 
participación por la necesidad de que las medidas de reparación que se 
acuerden como resultado del proceso de paz no sean decisiones unilatera-
les que excluyan a los directamente afectados, sino que sean medidas de 
reparación estructurales, necesarias para responder a las consecuencias 
de un proceso de violencia histórica, que eviten adicionalmente posibles 
revictimizaciones posteriores. 

En este contexto, su participación debe estar asentada en el ejercicio 
del derecho a la autodeterminación de estos pueblos, consagrado y tu-
telado internacionalmente. Por ello, se insiste, no debe confundirse con 
la participación necesaria del conjunto de la ciudadanía en la eventual 
refrendación de los acuerdos de paz. 

Se percibe la consulta previa como el mecanismo que, por su carác-
ter de obligatoriedad, representa una garantía para los pueblos, pues en 
principio estaría orientado a garantizar que su derecho a la participa-
ción deba ser satisfecho primero, para poder permitir la implementación 
de cualquier acuerdo que resulte de la Mesa de Conversaciones y que 
les vaya a afectar. Sin embargo, la pertinencia de este mecanismo en 
el contexto que nos reúne implica ciertos riesgos y ventajas, que hemos 
analizado en el desarrollo de este libro. 

Por último, en el tercer capítulo nos aproximamos a la percepción 
de algunos integrantes de pueblos étnicos de Colombia sobre la temá-
tica aquí planteada, principalmente, sobre la afectación que representa 
el conflicto armado para ellos, su papel en los diálogos de La Habana 
como ejercicio de decisión y autodeterminación frente a las afectaciones 
sufridas y las potenciales que surjan de los acuerdos. 

En primer lugar, para los integrantes de estos pueblos su participa-
ción en este escenario surge de la necesidad de que las medidas de repa-
ración que se acuerden como resultado del proceso de paz no deben ser 
decisiones unilaterales que excluyan a los directamente afectados, para 



170

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

garantizar así un verdadero proceso de construcción de paz que cuente 
con medidas de reparación estructurales, necesarias para responder a 
las consecuencias de un proceso de violencia histórica. 

En segundo lugar, los pueblos hicieron hincapié en lo que denominan 
reconciliación ciudadana, como una necesidad básica de la construcción 
de paz basada en la participación y diálogo con los afectados, para evitar 
con ello el surgimiento de un nuevo proceso de guerra y violencia, y con 
ello de nuevas víctimas, esto es, garantías verdaderas de no repetición. 
Es por esto que la construcción de paz no ha de centrarse solo en la de-
cisión sobre la justicia en términos penales, sino que se han de tener en 
cuenta las causas estructurales de la violencia.

En tercer lugar, es innegable el apoyo que manifiestan los pueblos 
étnicos al adelantamiento de un proceso de paz, en la medida en que 
por ser históricamente afectados por la violencia se reconocen como 
constructores de paz. Es innegable también la relación que existe entre 
la reconocida e inocultable situación de estos pueblos como víctimas 
del conflicto armado, dadas las afectaciones directas que este último 
significó para sus integrantes, y la necesidad de estos de participar en 
la toma de decisiones sobre aspectos que podrían nuevamente signifi-
car un tipo de afectación. Más aún cuando la Constitución Política de 
Colombia reconoce este derecho para todos sus ciudadanos y, especial-
mente, a este tipo de individuos, el proceso de paz no puede significar 
un sacrificio de sus derechos. 

Ahora bien, la forma en que se lleva a cabo esta participación, inde-
pendientemente del mecanismo de que se trate, debe permitir el ejercicio 
del derecho de autodeterminación. Es decir, que sus formas de organiza-
ción y de toma de decisiones sean tenidas en cuenta, sin que sus visiones 
sean opacadas por la de una amplia mayoría que parta de percepciones 
y necesidades distintas. Es por esto que se evidenció un fuerte rechazo 
a los mecanismos que desde la mesa de negociaciones se han propuesto 
para la refrendación de los acuerdos. 

Los entrevistados reconocen la consulta previa como el mecanismo 
que, por su carácter de obligatoriedad, representa una garantía para los 
pueblos, pues en principio estaría orientado a garantizar que su dere-
cho a la participación deba ser satisfecho primero para poder permitir 
la implementación de cualquier acuerdo que resulte de los diálogos de 
paz y que les pueda afectar. 

Para los indígenas y demás pueblos étnicos existen temas que son 
de indudable trascendencia y cuya posible regulación, producto del 



171

CONCLUSIONES Y RECOMENDACIONES

proceso de paz, podría acarrear una afectación directa de manera posi-
tiva o negativa. El primer tema está vinculado con el territorio, debido 
al contenido cultural que este tiene para los pueblos afrocolombianos e 
indígenas. El segundo ha sido generado debido al conflicto mismo, y 
se representa en la calidad de víctimas que, como lo hemos resaltado al 
analizar las entrevistas, impone un carácter diferenciado y cuya regula-
ción ya resulta por sí misma problemática. Sin embargo, vale aclarar que 
estos dos temas no son los únicos que para los pueblos implica hacer uso 
del mecanismo de la consulta previa, sino que este mecanismo deberá 
ser usado ante cualquier regulación que se desprenda del proceso y que 
incida directamente en su pervivencia física y permanencia cultural.

Por otro lado, se debe resaltar también la desconfianza que genera 
la aplicación de la consulta previa para los mismos pueblos, debido a 
los resultados negativos que han tenido que afrontar a pesar de las de-
claraciones de la Corte Constitucional. En este punto vale aclarar la 
posición que fortalece este argumento desde la doctrina, y advierte el 
riesgo de aplicar la consulta previa en el proceso de paz y desconfigu-
rar los requisitos de procedibilidad de la consulta, porque difícilmente 
podría catalogarse como previa e impregnarse de ese elemento étnico 
exclusivo para las comunidades étnicas o tribales. 

Finalmente, se puede afirmar que la consulta previa no es un meca-
nismo seguro, que ha encontrado obstáculos al aplicarse. Pero si fuera 
necesaria y tuviera el seguimiento adecuado serviría para asegurar que 
frente a lo decidido exista una participación intercultural de las comu-
nidades étnicas. Aun cuando su posición no sea recogida al finalizar 
el procedimiento consultivo, pues como bien lo manifestaron los en-
trevistados, el esfuerzo se volcaría a la movilización para demandar la 
inclusión en aquellos asuntos que de ser conciliados entre las farc-ep y 
el gobierno les afectaran directamente.

RECOMENDACIONES

En primer lugar, respecto al desarrollo y cumplimiento del principio 
de autodeterminación de los pueblos étnicos y del derecho fundamen-
tal de participación, compromisos asumidos por el Estado colombiano, 
es necesario encontrar vías que permitan a los pueblos intervenir en la 
negociación del conflicto armado de La Habana, no solo en calidad de 
víctimas sino como pueblos y como integrantes de la sociedad colombiana 



172

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

con un enfoque diferencial. Esta participación podría ser efectuada a 
través del mecanismo de consulta previa, dadas sus condiciones espe-
ciales de cara a las particularidades de los pueblos étnicos de Colombia. 

En segundo lugar, la forma de aplicación de la consulta previa, 
tanto como mecanismo de participación como derecho fundamental, 
ha de efectuarse en el proceso de implementación de los acuerdos, sin 
desconocer que en un eventual escenario de posacuerdo la concreción 
de los derechos de los pueblos étnicos implica un proceso continuo de 
participación. En cuanto la consulta previa tiene más que aportar a di-
cho proceso, si se le entiende como un diálogo intercultural, de acuerdo 
con los parámetros de desarrollo surgidos en el ámbito internacional.

A propósito de la participación de los pueblos en los asuntos y de-
cisiones que puedan afectarles, ya sea de forma positiva o negativa, me-
diante un verdadero diálogo intercultural como el que proponemos, en 
tercer lugar, consideramos coherente que la regulación del mecanismo 
y el derecho fundamental de la consulta previa en Colombia se regule y 
se desarrolle no como lo ha venido haciendo de espaldas a los pueblos, 
sino con su activa y decisiva intervención. En el ámbito nacional, la le-
gislación desconoce el contenido esencial de este derecho, al cual han 
contribuido las Cortes, de donde surge la necesidad que en el proceso 
de reglamentación propuesto, dichos criterios sean la base de construc-
ción del derecho, lo que incluye la obtención del consentimiento previo, 
libre e informado. 

En cuarto lugar, en relación con la refrendación de los acuerdos, de-
bate que ha estado signado por las propuestas de referendo y asamblea 
nacional constituyente, es recomendable tener en cuenta los derechos 
adquiridos de los pueblos étnicos y la pertinencia de dichos mecanis-
mos de participación para protegerlos y desarrollarlos progresivamente. 
Como hemos sostenido en el presente texto, los mecanismos de parti-
cipación para la sociedad en general no han funcionado para proteger 
los derechos de los pueblos étnicos. 

Por último, consideramos de gran importancia no desconocer las 
afectaciones diferenciales que han recaído sobre los pueblos étnicos 
como víctimas del conflicto armado, tal como lo ha reconocido la Corte 
Constitucional. En esa medida, los derechos a la verdad, la justicia, la 
reparación y la garantía de no repetición, que se deben garantizar en 
los acuerdos para las víctimas del conflicto armado, han de responder 
al carácter diferencial de estas afectaciones, y sus medidas de aplicación 
no pueden ser construidas a espaldas de los pueblos étnicos.



REFERENCIAS

Abreu Blondet, R. (2012). Medio ambiente, derechos colectivos, consulta 
previa y ejercicio de derechos humanos por personas jurídicas. Anuario de 
Derecho Constitucional Latinoamericano, 187, pp. 187-200. 

Acosta-López, J. I., Miño, M. D. y Otero, A. (2012). La cidh frente a los de-
safíos de 2011: oportunidades para el fortalecimiento del sidh. Recuperado 
de: http://www.udp.cl/descargas/facultades_carreras/derecho/pdf/anua-
rio/2012/26_Otero-Acosta-Mino.pdf

Aguilera Peña, M. (2001). Amnistías e indultos siglos xix y xx. Revista 
Credencial Historia, 137, pp. 8-13.

Aguilera Peña, M. (2012). Refundemos la nación: perdonemos a delincuentes 
políticos y comunes. Análisis Político, 76, pp. 5-40.

aida. (2012). Caso Belo Monte, Brasil. Recuperado de: http://www.ai-
da-americas.org/sites/default/files/Belo%20Monte%20Fact%20Sheet%20
ESP%2014-02-12.pdf

Álvarez, N. (2008). Pueblos indígenas y derecho de autodeterminación. ¿Hacia 
un derecho internacional multicultural? Bilbao: Universidad de Deusto.

Anafro. (2015). Declaración de la Secretaría Operativa de Anafro. 
Recuperado de: https://afrodescendientes.com/blog/2016/02/18/
declaracion-de-la-secretaria-operativa-de-anafro/



174

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

Anaya, J. S. (2005). Los pueblos indígenas en el derecho internacional. Madrid: 
Trotta.

Anaya, J. S.  (2009) ¿Por qué no debería existir una declaración sobre los 
derechos de los pueblos indígenas? En: N. Álvarez Moliner, J. D. Oliva 
Martínez, N. Zúñiga García-Falces (Eds.), Declaración sobre los derechos 
de los pueblos indígenas. Hacia un mundo intercultural y sostenible (pp. 37-49). 
Madrid: Catarata.

Anaya, J. S.  (2011). Informe del Relator Especial sobre los derechos de los 
pueblos indígenas, James Anaya, sobre la situación de los pueblos indígenas 
afectados por el proyecto hidroeléctrico El Diquís en Costa Rica divulgado 
el 2 de junio de 2011. Consejo de Derechos Humanos, Organización de 
Naciones Unidas. Recuperado de: http://www2.ohchr.org/english/issues/
indigenous/rapporteur/docs/proyectoElDiquis30-5-11.pdf

Andrade, L. E. y Eusse, F. (s. f.). ¿Cuáles son, cuántos y dónde se ubican los 
pueblos indígenas de Colombia? Bogotá: Organización Nacional Indígena 
de Colombia (onic).

Aparicio Wilhelmi, M. (2009). Los pueblos indígenas y el derecho: los límites 
del reconocimiento jurídico de la multiculturalidad en América Latina. 
En: N. Álvarez Moliner, J. D. Oliva Martínez, N. Zúñiga García-Falces 
(Eds.), Declaración sobre los derechos de los pueblos indígenas. Hacia un mundo 
intercultural y sostenible (pp. 193-211). Madrid: Catarata.

Aparicio Wilhelmi, M. (2011). Pueblos indígenas y constitucionalismo: de la 
igualdad multicultural al diálogo entre iguales. En: M. Aparicio Wilhelmi 
(Ed.), Los derechos de los pueblos indígenas a los recursos naturales y al terri-
torio. Conflictos y desafíos en América Latina (pp. 7-30). Barcelona: Icaria.

Ariza, L. J. (2013). Malicia indígena: el reconocimiento y la desconfianza 
en marcha del régimen multicultural en Colombia. Revista de Derecho 
Público, 31. 

Asociación Nacional de Afrocolombianos Desplazados (Afrodes) y Global 
Rights Partners for Justice. (2007). Luces y contraluces sobre la exclusión. 
Bogotá: Afrodes y Global Rights.

Barnes, C. (2002). Democratizing peacemaking processes: strategies and 
dilemmas for public participation. Accord, 13, pp. 6-12.

Bejarano, A. (1990). La paz en la administración Barco: de la rehabilitación 
social a la negociación política. Análisis Político, 9, pp. 7-29.

Barbeyto, A. (2010). El proceso de paz en Centroamérica y el reconocimiento 
de la diversidad étnico-cultural: el caso de Nicaragua y Guatemala. Wani. 
Revista del Caribe Nicaragüense, 60, pp. 56-72.



175

REFERENCIAS

Bastos, S. (2011). Derechos indígenas y proceso de paz. ReVista. Guatemala: 
Legacies of Violence. Harvard Review of Latin America, Fall 2010-Winter 
2011.

Borrero García, C. (2014). Derechos multiculturales (étnicos) en Colombia. Una 
dogmática ambivalente. Bogotá: Universidad Nacional de Colombia.

Cárdenas, V., Fernando, A., Jouannet, A., Padilla, G., Maldonado, L., Jijón, 
V., Soberanis, C., Reyes, F., Ospina, J. y Salmón, E. (2011). Participación 
política indígena y políticas públicas para pueblos indígenas en América Latina. 
Bolivia: Konrad Adenauer Stiftung.

Carrillo González, D. (2013). Jurisdicción especial indígena: ¿mecanismo de 
fortalecimiento o debilitamiento del derecho a la libre determinación de los pue-
blos indígenas? (Tesis de Maestría en Derecho). Universidad Nacional de 
Colombia. Bogotá.

Castillo, F. (1987). Los jinetes de la cocaína. Bogotá: Documentos Periodísticos. 
Centro Nacional de Memoria Histórica (cnmh). (2013). Guerrilla y población 

civil. Trayectoria de las farc 1949-2013. Bogotá: Imprenta Nacional.
Chernick, M. (1996). Aprender del pasado: breve historia de los procesos de 

paz en Colombia (1982-1996). Recuperado de: http://colombiainternacio-
nal.uniandes.edu.co/view.php/241/1.php 

Chernick, M. (1998). Las dimensiones internacionales de los conflictos 
internos en América Latina: de la Guerra Fría (a la paz negociada en 
Centroamérica) a la guerra antinarcótica. Colombia Internacional, 41, pp. 
5-43.

Clavero, B. (s. f.). Consulta y consentimiento previo, libre e informado a la luz 
del Derecho Internacional de los Derechos Humanos. Recuperado de: http://
www.defensachubut.gov.ar/userfiles/files/derindigena/clpi_bartolome_
clavero.pdf

Cococauca. (2013). Las oportunidades políticas de los diálogos de La 
Habana para el pueblo afro/negro. Recuperado de: https://cococauca.
org/2013/05/07/las-oportunidades-politicas-de-los-dialogos-de-la-haba-
na-para-el-pueblo-afronegro/

Colectivo de Sentipensamiento Afrodiaspórico. (2015). Sentipensar la paz. 
Una paz pacífica es posible. Recuperado de: http://censat.org/es/noticias/
sentipensar-la-paz-una-paz-pacifica-es-posible

Comisión de Seguimiento a la Política Pública sobre Desplazamiento (cod-
hes). (2008). Séptimo informe de verificación sobre el cumplimiento de derechos 
de la población en situación de desplazamiento. Bogotá: codhes.



176

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

Comisión de Seguimiento a la Política Pública sobre Desplazamiento (cod-
hes). (2009). Décimo cuarto informe: el desplazamiento forzado en el caso de 
las Comunidades Indígenas. Bogotá: codhes.

Comisión de Superación de la Violencia. (1992). Una víctima especial: los 
indígenas. Comisión de Superación de la Violencia Pacificar la paz. Lo que 
no se ha negociado en los acuerdos de paz (pp. 191-247). Bogotá: Comisión 
Andina de Juristas.

Comisión Interamericana de Derechos Humanos. (2010). Derechos de los 
pueblos indígenas y tribales sobre sus tierras ancestrales y recursos naturales. 
Normas y jurisprudencia del Sistema Interamericano de Derechos Humanos. 
Recuperado de: http://cidh.org/countryrep/TierrasIndigenas2009/
Tierras-Ancestrales.ESP.pdf

Comisión Interamericana de Derechos Humanos. (2011). mc 382/10. 
Comunidades indígenas de la cuenca del Río Xingu, Pará, Brasil. 
Recuperado de: http://www.oas.org/es/cidh/indigenas/proteccion/cau-
telares.asp#inicio

Corbetta, P. (2007). Metodología y técnicas de investigación social. Madrid: 
McGraw Hill.

Cornell, S. (2006). Pueblos indígenas, pobreza y autodeterminación en 
Australia, Nueva Zelanda, Canadá y EE.UU. En: A. Cimadamore, R. 
Eversole y J. McNeish, Pueblos indígenas y pobreza. Enfoques multidiscipli-
narios. Buenos Aires: clacso-crop.

Corporación de Apoyo a Comunidades Populares (Codacop). (2010). La 
niñez y el futuro de los pueblos indígenas. Bogotá: Codacop.

Corporación Nuevo Arco Iris. (2012). Las Bacrim retan a Santos. Arcanos, 
(17), pp. 4-35. 

Cristescu, A. (1981). The right to self-determination. Historical and current de-
velopment on the basis of United Nations instruments. New York: United 
Nations.

Comisión Económica para América Latina y el Caribe (cepal) e Instituto 
Interamericano de Derechos Humanos (iidh). (2001). Discriminación ét-
nica y cultural. Recuperado de: http://www.cepal.org/mujer/publicaciones/
sinsigla/xml/9/6829/discriminacion.PDF

Contraloría General de la República. (2012). Informe especial de se-
guimiento. Los pueblos indígenas de Colombia y los recursos estata-
les asignados. Recuperado de: http://www.contraloriagen.gov.
co/documents/155638087/162791012/Informe_resguardos_1.pdf/
fffc35e0-5d36-41d1-a4e9-caac55cd19f1?version=1.0



177

REFERENCIAS

Cruz Rodríguez, E. (2007). Los estudios sobre el paramilitarismo en 
Colombia. Análisis Político, 60, pp. 117-134.

Cruz Rodríguez, E. (2013). Pensar la interculturalidad: una invitación desde 
Abya Yala/América Latina. Quito: Abya-Yala. 

Cumbre Agraria. (2014, febrero 24). Declaración Política Cumbre Agraria, 
Étnica y Popular. Santiago de Cali, febrero 21 y 22 del 2014. Congreso de 
los Pueblos. Recuperado de: http://congresodelospueblos.org/regiones/
sur-occidente/item/271-declaracion-politica-cumbre-agraria-etnica-y-po-
pular-santiago-de-cali-febrero-21-y-22-de-2014.html 

Departamento Administrativo Nacional de Estadística (dane). (2005). Censo 
General 2005. Bogotá: dane.

Fals Borda, O. (1996). Región e historia. Elementos sobre ordenamiento y equi-
librio regional en Colombia. Bogotá: Tercer Mundo.

Fals Borda, O. (2000). Acción y espacio. Autonomías en la nueva república. 
Bogotá: Tercer Mundo.

Fernández Retamar, R. (2013). Algunos usos de civilización y barbarie. La 
Habana: Ocean Sur.

Foster, C. (2001). Articulating Self-determination in the Draft Declaration 
on the Rights of Indigenous People. EJIL, 12(1), pp. 141-157.

Gallón, G. (Comp.). (1991). Guerra y constituyente. Bogotá: Comisión Andina 
de Juristas Seccional Colombiana. 

García Durán, M. (2001). Veinte años buscando una salida negociada: apro-
ximación a la dinámica del conflicto armado y los procesos de paz en 
Colombia 1980-2001. Controversia Segunda Etapa, 179, pp. 12-41. 

García Durán, M. (2010). Participación de la sociedad civil en los procesos 
de paz: comparación entre Filipinas y Colombia. Ponencia Presentada en 
el marco del proyecto de intercambio Filipinas y Colombia: Reflexiones 
desde los participantes de Colombia, Conciliation Resources. 

García-Villegas, M. (1997). Los límites de la democracia participativa. En: 
J. F. Londoño (ed.), Sociedad civil, control social y democracia participativa. 
Bogotá: Fescol.

García-Villegas, M. (2001). Constitucionalismo perverso. Normalidad y 
anormalidad constitucional en Colombia: 1957-1997. En: B. de Sousa 
Santos y M. García Villegas (Eds.), El caleidoscopio de las justicias en 
Colombia. Tomo I (pp. 317-370). Bogotá: Siglo del Hombre.

Gómez Isa, F. (2009). El derecho de los pueblos indígenas a la reparación 
por injusticias históricas. En: N. Álvarez Moliner, J. D. Oliva Martínez, 
N. Zúñiga García-Falces (Eds.), Declaración sobre los derechos de los pueblos 



178

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

indígenas. Hacia un mundo intercultural y sostenible (pp. 157-191). Madrid: 
Catarata.

González González, F. E. (2003). Alcances y limitaciones del Frente Nacional 
como pacto de paz. Un acuerdo basado en la desconfianza mutua. En: 
Tiempos de paz. Acuerdos en Colombia, 1902-1994 (pp. 211-227). Bogotá: 
Alcaldía Mayor de Bogotá.

González Posso, C. (2004). Negociaciones con las farc-ep 1998-2002. 
Controversia, (Número Extraordinario Alternativas a la guerra), 48-53.

González Posso, C.  (2013a). En La Habana: laberinto sin salida. Recuperado de: 
http://www.indepaz.org.co/wp-content/uploads/2013/04/LABERINTO_
CON_SALIDA-Camilo-Gonz%C3%A1lez.pdf.

González Posso, C.  (2013b). Referendo constitucional por la paz. Recuperado 
de: http://www.indepaz.org.co/?p=3756

Grueso Castelblanco, L. (s. f.). El derecho de los pueblos indígenas a la consulta 
previa, libre e informada. Una guía de información y reflexión para su aplica-
ción desde la perspectiva de los Derechos Humanos. Bogotá: Nuevas Ediciones. 

Gutiérrez Loaiza, A. (2012). Negociaciones de paz en Colombia, 1982-2009. 
Un estado del arte. Estudios Políticos, 40, pp. 175-200.

Grupo de Memoria Histórica (gmh). (2012). Nuestra vida ha sido nuestra lucha. 
Resistencia y memoria en el Cauca indígena. Bogotá: Centro de Memoria 
Histórica.

Grupo de Memoria Histórica (gmh). (2013) ¡Basta ya! Colombia. Memorias 
de guerra y dignidad. Bogotá: Imprenta Nacional.

Hall, S. (2010). Sin garantías: trayectorias y problemáticas en estudios culturales. 
Popayán: Envión.

Hill, C., Lillywhite, S. y Simon, M. (2010). Guía sobre el consentimiento 
previo, libre e informado. Recuperado de: http://www.consultaprevia.org/
files/biblioteca/fi_name_archivo.291.pdf

Hoffman, O. (2001). Conflictos territoriales y territorialidad negra, el caso 
de las comunidades afrocolombianas. En: C. Mosquera, M. Pardo, O. 
Hoffmann (Eds.), Afrodescendientes en las Américas. Trayectorias sociales e 
identitarias a 150 años de la abolición de la esclavitud en Colombia (pp. 351-
358). Universidad Nacional de Colombia. 

Holguín, C. (2012). Autodeterminación de pueblos indígenas desde el cons-
titucionalismo colombiano. Journal of International Law, 3(1), pp. 68-89.

Instituto Interamericano de Derechos Humanos (iidh). (2007). Estudios 
sobre la participación política de la población afrodescendiente: la experiencia 
en Colombia. San José: iidh.



179

REFERENCIAS

Instituto Latinoamericano para una Sociedad y un Derecho Alternativos 
(ilsa). (2006). Los derechos en nuestra propia voz. Pueblos indígenas y desc: 
una lectura intercultural. Bogotá: Publicaciones ilsa.

Jimeno, G. (Coord.). (2012). Consulta y consentimiento libres, previos e informa-
dos en proyectos mineros y energéticos. Bogotá: ins, pcn, asom, riclp, fian.

Jones, S. (1991). The Battle for Guatemala: Rebels, Death Squads and U.S. Power. 
Boulder: Westview.

Kymlicka, W. (1996). Ciudadanía multicultural. Barcelona: Paidós.
Lamus Canavate, D. (2012). Raza y etnia, sexo y género: el significado de la 

diferencia y el poder. Reflexión Política, 27, pp. 68-84.
Larraín, H. B. (1993). ¿Pueblo, etnia o nación? Hacia una clarificación antro-

pológica de conceptos corporativos aplicables a las comunidades indígenas. 
Revista de ciencias sociales (CI), 2, pp. 28-53.

Lemaitre Ripoll, J. (2009). El derecho como conjuro: fetichismo legal, violencia 
y movimiento sociales. Bogotá: Universidad de los Andes.

Londoño Toro, B. (2002). La Constitución de 1991 y los indígenas. Nuevos 
espacios de participación política. Revista Credencial-Historia, 146.

López Gutiérrez, W. (1999). Las políticas de paz y los procesos de negocia-
ción en Colombia. Breve balance y perspectivas. Convergencia, 19, 245-274.

Medina Gallego, C. (2010). farc-ep y eln: una historia política comparada 
(1958-2006). (Tesis de Doctorado en Historia). Universidad Nacional de 
Colombia. Bogotá, Colombia.

Mena Valencia, M. e Hinestroza Cuesta, L. (2014). Eficacia de la consulta 
previa en el trámite de licencias ambientales en el departamento del Chocó 
2006-2011. Civilizar. Ciencias Sociales y Humanas, 14(26), pp. 39-66.

Ministerio de Educación Nacional. (2013). Política Pública Educativa para 
los Grupos Étnicos en Colombia. Recuperado de: http://www.minedu-
cacion.gov.co/1621/articles-326662_archivo_pdf_Dia4_POLITICA_
PUBLICA_PARA_LOS_GRUPOS_ETNICOS.pdf

Ministerio del Interior. (2015). Con presencia de MinInterior, 102 pueblos 
indígenas de Colombia se unirán a la construcción de la paz. Recuperado 
de: http://www.mininterior.gov.co/sala-de-prensa/noticias/con-presencia-
de-mininterior-102-pueblos-indigenas-de-colombia-se-uniran-la-cons-
truccion-de-la-paz#sthash.EnS2GRfF.dpuf

Ministerio tic. (2013). Ministerio tic en la construcción de la Política Pública 
de Comunicación Indígena del país. Recuperado de: http://www.mintic.
gov.co/portal/604/w3-article-4631.html

Montobbio, M. (1999). La metamorfosis del pulgarcito. Transición política y 
proceso de paz en El Salvador. Barcelona: Icaria.



180

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

Nasi, C. (2007). Cuando callan los fusiles. Impacto de la paz negociada en 
Colombia y en Centroamérica. Bogotá: Norma.

Ochoa, A. M., Hutchinson, J., Abondano, C. y Tobón, P. (2010). Palabra 
dulce, Aire de vida. Forjando caminos para la pervivencia de los pueblos indí-
genas en riesgo de extinción en Colombia. Bogotá: Organización Nacional 
Indígena de Colombia (onic). 

Orias Arredondo, R. (2008). Los pueblos indígenas en el derecho interna-
cional: la cuestión de la libre determinación. Umbrales, 17, pp. 279-304. 

Organización Nacional Indígena de Colombia (onic) y Consejo Nacional 
Indígena de Paz (conip). (2002). Los indígenas y la paz. Pronunciamientos, 
resoluciones, declaraciones y otros documentos de los pueblos y organizaciones 
indígenas sobre la violencia armada en sus territorios, la búsqueda de paz, la 
autonomía y la resistencia. Bogotá: Arfo.

Organización Nacional Indígena de Colombia (onic) y Consejo Nacional 
Indígena de Paz (conip). (2013). Mandato político general de los pueblos 
indígenas de Colombia 2012-2016. viii Congreso de la onic. Bogotá: 
Gente Nueva. 

Organización de Naciones Unidas. Oficina del Alto Comisionado (onu-
oac). (2013). Voces y palabras mayores de los pueblos étnicos de Colombia sobre el 
derecho a la consulta y al consentimiento previo, libre e informado. Documento 
de Trabajo, abril, Colombia.

Ortiz, J. et al. (2014). Índice de riesgo de victimización 2010-2014. Bogotá: 
Unidad para la Atención y Reparación a las Víctimas. 

Ortiz, L. (2006). Las fuentes del derecho internacional de los derechos huma-
nos. En: C. Martín, D. Rodríguez-Pinzón y J. A. Guevara, Derecho inter-
nacional de los derechos humanos (pp. 32-39). Ciudad de México: Universidad 
Iberoamericana.

Ortiz Palacios, I. (2008). Memoria narrada, narración de una historia: el ge-
nocidio político contra la Unión Patriótica. Bogotá: Universidad Nacional 
de Colombia. 

Ospina, C. (2005). El plan patriota como estrategia militar. En: A. Rangel 
(Comp.), Sostenibilidad de la seguridad democrática (pp. 41-51). Bogotá: 
Fundación Seguridad y Democracia.

Özden, M. y Golay, C. (2012). El derecho de los pueblos a la autodeterminación 
y a la soberanía permanente sobre sus recursos naturales desde la perspectiva 
de los derechos humanos. Ginebra: Programa de Derechos Humanos del 
Centro de Europa-Tercer Mundo (cetim).

Palacios Rozo, M. (1999). Aventuras y desventuras de la paz cuatrienal. 
Medellín: Universidad Pontifica Bolivariana.



181

REFERENCIAS

Pardo Rueda, R. (1996). De primera mano. Colombia 1986-1994: entre conflictos 
y esperanzas. Bogotá: Norma.

Pastrana, A. (1998). Discurso de posesión. Gaceta del Congreso, Año vii, 
n.° 165, 28 de agosto de 1998.

Peñaranda Supelano, D. R. (2010). El Movimiento Armado Quintín Lame 
(maql): una guerra dentro de otra guerra. Bogotá: Corporación Nuevo Arco 
Iris.

Presidencia de la República. (1989). Discurso del doctor Virgilio Barco, ante 
el Congreso de la República al tomar posesión de la presidencia de Colombia. 
Bogotá, Agosto 7 de 1986. Bogotá: Presidencia de la República. 

Presidencia de la República. (2010). Presidente Santos invitó a las comuni-
dades indígenas a formar parte “integral, protagónica y vital de la Unidad 
Nacional”. Recuperado de: http://wsp.presidencia.gov.co/Prensa/2010/
Octubre/Paginas/20101012_03.aspx

Purvis, T. y Hunt, A. (1999). Identity versus Citizenship: Transformations 
in the Discourses and Practices of Citizenships. Social and Legal Studies, 
8(4), pp. 457-482.

Querubín Londoño, M. E. (1998). Las negociaciones de paz y el papel de la 
sociedad civil. Revista de Estudios Sociales, 58, pp. 64-69.

Quijano, A. (2000). La colonialidad del poder: eurocentrismo y América 
Latina. En: E. Lander (Ed.), La colonialidad del saber: eurocentrismo y cien-
cias sociales. Perspectivas latinoamericanas (pp. xx-xx). Buenos Aires: Clacso. 

Quinche Ramírez, M. F. (2004). Reforma política y referendo en Colombia 
dentro del proceso de reformas de la Constitución de 1991. Bogotá: Universidad 
del Rosario.

Red Nacional de Información (rni). (2015). Registro Único de Víctimas. Enfoque 
diferencial. Recuperado de: http://rni.unidadvictimas.gov.co/?q=node/107

Rodgers, G., Lee, E., Swepston, L. y Van Daele, J. (2009). La organización 
internacional del trabajo y la lucha por la justicia social, 1919-2009. Ginebra: 
Organización Internacional del Trabajo.

Rodríguez Garavito, C., Alfonso Sierra, T. y Cavelier Adarve, I. (2009). 
Raza y derechos humanos en Colombia: primer informe sobre discriminación 
racial y derechos de la población afrocolombiana. Bogotá: Universidad de los 
Andes.

Rodríguez Garavito, C. y Morris, M. (Dirs.). (2010). La consulta previa a pue-
blos indígenas. Los estándares del derecho internacional. Bogotá: Universidad 
de los Andes. 

Rodríguez Garavito, C. (Dir.), Orduz Salinas, N., Rubiano, S., Boada, S. y 
Arias, F. (2010). Pueblos indígenas y desplazamiento forzado. Evaluación del 



182

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

cumplimiento del Auto 004 de la Corte Constitucional colombiana. Bogotá: 
Universidad de los Andes.

Rodríguez Garavito, C. y Orduz Salinas, N. (2012a). Adiós río. La disputa 
por la tierra, el agua y los derechos indígenas en torno a la represa de Urrá. 
Bogotá: Dejusticia.

Rodríguez Garavito, C. y Orduz Salinas, N. (2012b). La consulta previa: dile-
mas y soluciones. Lecciones del proceso de construcción del decreto de reparación y 
restitución de tierras para pueblos indígenas en Colombia. Bogotá: Dejusticia.

Rodríguez-Piñero, L. (2005). Indigenous Peoples, Postcolonialism and 
International Law: The ilo Regime (1919-1989). Oxford: Oxford University 
Press.

Rodríguez van der Hammen. (2013). El derecho de las comunidades étnicas a la 
consulta previa y al consentimiento libre, previo e informado: desarrollo juris-
prudencial y retos para su implementación. Bogotá: Universidad de los Andes.

Romero, M. et al. (2002). Movimientos sociales, Estado y democracia en 
Colombia. Bogotá: Universidad Nacional de Colombia.

Rosas Vargas, R. (2007). Exclusión, marginación y desarrollo de los pueblos 
indígenas. Ra Ximhai, 3(3), 693-705.

Sánchez, G. (2001). De amnistías guerras y negociaciones. En: Memorias de 
un país en guerra (pp. 239-367). Bogotá, Colombia: Planeta.

Smith, C. A. (Ed.). (1990). Guatemalan Indians and the State. Austin: 
University of Texas Press.

Stavenhagen, R. (2009). Los pueblos indígenas como nuevos ciudadanos 
del mundo. En: N. Álvarez Moliner, J. D. Oliva Martínez, N. Zúñiga 
García-Falces (Eds.), Declaración sobre los derechos de los pueblos indígenas. 
Hacia un mundo intercultural y sostenible (pp. 19-36). Madrid: Catarata.

Stolcke, V. (2000). ¿Es el sexo para el género lo que la raza para la etnicidad... 
y la naturaleza para la sociedad? Política y Cultura, 14, pp. 25-60.

Uprimny Yepes, R. (1997). Estado social de derecho y decisión judicial correc-
ta: un intento de recapitulación de los grandes modelos de interpretación 
jurídica. En: Botero Uribe, D. et al. (1997). Hermenéutica jurídica. Homenaje 
al maestro Darío Echandía. Bogotá, Colombia: Ediciones Rosaristas.

Uprimny Yepes, R. (2001). El bloque de constitucionalidad en Colombia, 
un análisis jurisprudencial y un análisis de sistematización. En Oficina 
del Alto Comisionado de las Naciones Unidas para Colombia (Ed.), 
Compilación de jurisprudencia y doctrina nacional e internacional. Vol. i., 
(pp. 112 y ss.).



183

REFERENCIAS

Uprimny, R., Saffón Sanín, M. P., Botero Marino, C. y Restrepo Saldarriaga, 
E. (2006). ¿Justicia transicional sin transición? Verdad, justicia y reparación 
para Colombia. Bogotá: Dejusticia.

Uprimny, R., Sánchez Duque, L. M. y Sánchez León, N. C. (2014). Justicia 
para la paz. Crímenes atroces, derecho a la justicia y paz negociada. Bogotá: 
Dejusticia. 

Uribe, M. T. (2003). Las guerras civiles y la negociación política: Colombia, 
primera mitad del siglo xix. Revista de Estudios Sociales, 16, pp. 29-41. 

Uribe Vélez, A. (2005). La seguridad democrática es sostenible. En: A. 
Rangel (Comp.), Sostenibilidad de la seguridad democrática (pp. 9-39) 
Bogotá: Fundación Seguridad y Democracia.

Uribe Vélez, A. (2002). Discurso de posesión. Gaceta del Congreso, Año II, 
n.° 392.

Valencia Villa, H. (1987). Cartas de batalla. Una crítica del constitucionalismo 
colombiano. Bogotá: Universidad Nacional de Colombia.

Vargas Velásquez, A. (1990). Guerrilla, régimen político y Estado: lecturas 
y re-lecturas. En: Palacio, G. (Comp.) La irrupción del paraestado: ensayos 
sobre la crisis colombiana (pp. 249-268). Bogotá: Instituto Latinoamericano 
de Servicios Legales Alternativos.

Vargas Velásquez, A. (2002). Efectos posibles del 11 de septiembre en el con-
flicto armado colombiano. En: Observatorio político. Documento ocasional: 
el orden del 11 de septiembre (pp. 65-78). Bogotá: Universidad Nacional de 
Colombia.

Vargas Valencia, F. (2015). La falla de reconocimiento del derecho al consen-
timiento en Colombia: consignas, vacíos y vicisitudes del modelo de extrac-
ción de recursos naturales frente al cumplimiento del Convenio 169 de la oit. 
Documento inédito.

Wabgou, M., Arocha, J., Salgado, A. J. y Carabalí, J. A. (2012). Movimiento 
social afrocolombiano, negro, raizal y palenquero: el largo camino hacia la cons-
trucción de espacios comunes y alianzas estratégicas para la incidencia política 
en Colombia. Bogotá: Universidad Nacional de Colombia. 

Yrigoyen Fajardo, R. (2011). “El derecho a la libre determinación del desa-
rrollo. Participación, consulta y consentimiento”. En: M. A. Wilhelmi 
(Ed.), Los derechos de los pueblos indígenas a los recursos naturales y al territo-
rio. Conflictos y desafíos en América Latina (pp. 103-104). Barcelona: Icaria.

Zuluaga Nieto, J. (1996). Antecedentes y perspectivas de la política de paz. 
En: F. Cepeda, et al., Colombia contemporánea (pp. 47-86). Bogotá: iepri, 
ecoe Ediciones. 



184

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

Zuluaga Nieto, J. (1999). De guerrillas a movimientos políticos. Análisis de la 
experiencia colombiana: el caso del m-19. En: R. Peñaranda y J. Guerrero 
(Eds.), De las armas a la política. Bogotá: Tercer Mundo.

Zúñiga García-Falces, N. (2009). La declaración como instrumento para la 
convivencia intercultural y la cohesión social. En: N. Álvarez Moliner, 
J. D. Oliva Martínez, N. Zúñiga García-Falces (Eds.), Declaración sobre 
los derechos de los pueblos indígenas. Hacia un mundo intercultural y sostenible 
(pp. 109-128). Madrid: Catarata.

NORMAS INTERNACIONALES

Conferencia Mundial contra el Racismo, la Discriminación Racial, la 
Xenofobia y las Formas Conexas a la Intolerancia. (2001). Declaración y 
Programa de Acción de Durban Recuperado de: http://www.oas.org/es/sla/
ddi/docs/afrodescendientes_instrumentos_internacionales_Declaracion 
_Programa_Accion_Durban.pdf 

REFERENCIAS VIRTUALES

Aldecoa, M. (2015) Delegación de paz de las farc-ep. El ciclo 33 arrojó un 
acuerdo humanitario. Recuperado de: http://www.pazfarc-ep.org/index.
php/reporte/2539-el-ciclo-33-arrojo-un-acuerdo-humanitario

Centro de Pensamiento y Seguimiento al Diálogo de Paz. (2014). Comunicado 
sobre la publicación de los borradores conjuntos de lo acordado hasta el mo-
mento en la mesa de conversaciones. Recuperado de: http://www.investiga-
cion.unal.edu.co/piensapaz/images/stories/Articulos/comunicado%20del- 
%20centro%20de%20pensamiento%20y%20seguimiento%20al%20dilo-
go%20de%20paz%20sobre%20la%20publicacin%20de%20los%20borra-
dores%20conjuntos%20de%20lo%20acordado%20hasta%20el%20momen-
to%20en%20la%20mesa%20de%20conversaciones.pdf

Comunicado Conjunto Mesa de Conversaciones n.° 16, 26 de mayo del 2013. 
La Habana. Recuperado de: https://www.mesadeconversaciones.com.
co/comunicados/comunicado-conjunto-la-habana-26-de-mayo-de-2013

Comunicado Conjunto Mesa de Conversaciones n°. 36, La Habana, 16 de 
mayo del 2014. Recuperado de: http://www.odc.gov.co/comunicado- 
solucion-al-problema-de-las-drogas-il%C3%ADcitas



185

REFERENCIAS

Comunicado Conjunto Mesa de Conversaciones n°. 39, La Habana, 17 de 
julio del 2014. Recuperado de: https://www.mesadeconversaciones.com.
co/comunicados/comunicado-conjunto-la-habana-17-de-julio-de-2014 

Comunicado Conjunto Mesa de Conversaciones n.° 52, La Habana, 7 de 
marzo del 2015. Recuperado de: https://www.mesadeconversaciones.com.
co/comunicados/comunicado-conjunto-52-la-habana-7-de-marzo-de-2015 

Comunicado Conjunto Mesa de Conversaciones n.° 53, La Habana, 27 de mar-
zo del 2015. Recuperado de https://www.mesadeconversaciones.com.co/
comunicados/comunicado-conjunto-53-la-habana-27-de-marzo-de-2015 

Conferencia Nacional de Organizaciones Afrocolombianas (cnoa). (2013). 
 Comunicado a la opinión pública cnoa. Recuperado de: http://www.
convergenciacnoa.org/images/Documentospdf/publicaciones/COMU- 
NICADO%20PREVIO%20CONGRESO%20AFRO.pdf

Delegación de Paz de las farc-ep. 27 de mayo del 2014. Proceso constituyente 
abierto para la transición hacia la Nueva Colombia. Lineamientos gene-
rales. Recuperado de: http://www.pazfarc-ep.org/index.php/noticias-co-
municados-documentos-farc-ep/delegacion-de-paz-farc-ep/1928-proce-
so-constituyente-abierto-para-la-transicion-hacia-la-nueva-colombia.html

Delegación Tercer Grupo de Víctimas a las Conversaciones de La Habana. 2 
de octubre del 2014. Comunicado Delegación Tercer Grupo De Víctimas 
a las Conversaciones de La Habana. Recuperado de: http://www.co.undp.
org/content/dam/colombia/docs/Paz/undp-co-comunicadodelegacion-
victimas3-2014.pdf

Delegación Cuarto Grupo de Víctimas a las Conversaciones de La Habana. 
2 de noviembre del 2014. Comunicado Delegación Cuarto Grupo de 
Víctimas a las Conversaciones de La Habana. Recuperado de: http://
www.co.undp.org/content/dam/colombia/docs/Paz/undp-co-organiza-
dorescuarta-2014.pdf

Delegación de Paz de las farc-ep, 10 de enero del 2015. Boletín de prensa 
n.° 14, En riego continuidad del cese unilateral del fuego. Recuperado de: 
http://www.pazfarc-ep.org/index.php/noticias-comunicados-documen-
tos-farc-ep/delegacion-de-paz-farc-ep/2364-en-riesgo-continuidad-del- 
cese-unilateral-del-fuego 

Delegación de Paz de las farc-ep, 15 de abril del 2015. Mantengamos la ca-
beza fría: farc-ep. Recuperado de: http://www.pazfarc-ep.org/index.php/
noticias-comunicados-documentos-farc-ep/delegacion-de-paz-farc-ep/ 
2613-mantengamos-la-cabeza-fria-farc-ep 

Estrada Álvarez, J. (2014). Diálogos de La Habana y pertinencia de una asam-
blea nacional constituyente. Recuperado de: http://webcache.googleuser-



186

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

content.com/search?q=cache:http://www.pacocol.org/index.php/noticias/ 
educacion/3645-dialogos-de-la-habana-y-pertinencia-de-una-asamblea- 
nacional-constituyente 

Fajardo, A. (2007). Contenido y alcance jurisprudencial del bloque de constitucio-
nalidad en Colombia. Bogotá: Universidad Sergio Arboleda. Recuperado de: 
http://www.usergioarboleda.edu.co/civilizar/revista13/Contenido%20y%2 
0alcance%20jurisprudencial.pdf

Fals Borda, O. (2000). Conversaciones de paz: las claves territoriales de la 
guerra y la paz. Desarrollo regional, participación ciudadana y agenda de 
paz. Recuperado de: http://www.mamacoca.org/Compendio_regional/
Orlando_Fals.htm

Hernández, J. A. (2013). ¿Constituyente o referendo? El debate constitucional 
en La Habana. Recuperado de: http://www.razonpublica.com/index.php/
conflicto-drogas-y-paz-temas-30/7064-iconstituyente-o-referendo-el-de-
bate-constitucional-en-la-habana.html

Jaramillo Caro, S. (2015). La paz territorial. Recuperado de: http://www.
redprodepaz.org.co/noticias-red/1-general-/135-alto-comisionado-para- 
la-paz-conferencia-en-harvard 

Lopera Mesa, G. y Dover, R. (2013). Consulta previa, ciudadanías diferen-
ciadas y conflicto socioambiental. Boletín de Antropología Universidad de 
Antioquia, 28(45), pp. 76-103. Recuperado de: http://www.redalyc.org/
pdf/557/55729098005.pdf

Mesa Permanente de Concertación. (2014). Comunicado del 5 de julio de 
1996. Recuperado de: http://www.mpcindigena.org/index.php/nosotros/
historia-de-la-mpc

Misión de Observación Electoral (moe). (2013). Rutas jurídicas para la paz: 
participación política. Recuperado de: http://moe.org.co/home/doc/moe_
juridica/2013/RUTASJURIDICASPARALAPARTICIPACION.pdf 

Misión de Observación Electoral (moe). (2014). Resultados presidenciales fi-
nales: primera y segunda vuelta. Recuperado de: http://moe.org.co/home/
doc/moe_mre/2014/resultadoseleccionesfinal.pdf

Nasi, C. (2013). ¿Una constituyente para la paz? Recuperado de: http://www.
uniandes.edu.co/xplorer/especiales/paz2/constituyente.html

Orduz Salinas, N. (2014). La consulta previa en Colombia. Documento 
de trabajo icso No. 3, elaborado para el proyecto “Élites: discrimina-
ción y reconocimiento”. Instituto de Investigaciones en Ciencias Sociales 
(icso). Recuperado de: http://www.icso.cl/wp-content/uploads/2014/07/
La-Consulta-previa-en-Colombia-Natalia-Orduz.pdf 



187

REFERENCIAS

Organización de los Pueblos Indígenas de la Amazonía Colombiana (opiac). 
(2014). Trazando rutas para la paz desde la cosmovisión de los pueblos 
indígenas. Recuperado de: http://www.opiac.org.co/index.php/noticias/
paz-y-pueblos-indigenas/281-trazando-rutas-para-la-paz-desde-la-cos-
movision-de-los-pueblos-indigenas

Organización Nacional Indígena de Colombia (onic). (2011). Informe palabra 
dulce aire de vida 2010-2011. Recuperado de: http://issuu.com/adminonic/
docs/palabra_dulce_aire_de_vida.

Organización Nacional Indígena de Colombia (onic) y Autoridad Nacional 
de Gobierno Indígena. (14 de marzo de 2013). Pueblos indígenas en ries-
go de exterminio físico y cultural: caso Colombia. Intervención en el 
147 periodo de sesiones de la Comisión Interamericana de Derechos 
Humanos. Recuperada de: http://cms.onic.org.co/wp-content/uploads/
downloads/2013/03/Pueblos-Ind%C3%ADgenasen-riesgo-de-exterminio-
onic-AUDIENCIA-14-DE-MARZO-WASHIGTON1.pdf

Organización Nacional Indígena de Colombia (onic). (2012). Por una paz 
más allá de las negociaciones. Recuperado de: http://cms.onic.org.co/2012/12/
por-una-paz-mas-alla-de-las-negociaciones--entre-los-armados/

Organización Nacional Indígena de Colombia (onic).(2014). Consejero Mayor 
de la Organización Nacional Indígena de Colombia (onic), integra la ter-
cera delegación de víctimas que participa en La Habana. Recuperado de: 
http://cms.onic.org.co/2014/10/consejero-mayor-de-la-organizacion-na-
cional-indigena-de-colombia-onic-integra-la-tercera-delegacion-de-vic-
timas-que-participa-en-la-habana/

Organización de Naciones Unidas (onu). (2014). Boletín de prensa: primera  
delegación de víctimas viaja a La Habana a encuentro con la Mesa de  
Conversaciones. Recuperado de: http://nacionesunidas.org.co/blog/2014/ 
08/15/primera-delegacion-de-victimas-viaja-a-la-habana-a-encuentro-cE-
lon-la-mesa-de-conversaciones

Presidencia de la República de Colombia. (1998). Las Audiencias Públicas  
del Proceso de Paz Gobierno nacional farc-ep: ¿Cómo podemos los ciu-
dadanos participar para construir la nueva Colombia que queremos.  
Recuperado de: http://issuu.com/andrespastrana/docs/cartilla_audiencias 
_publicas_del_proceso_de_paz

Puentes Riaño, A. (2013). A dos años de las medidas cautelares para Belo 
Monte, Brasil sigue sin responder y la construcción y sus impactos avan-
zan…Recuperado de: http://www.aida-americas.org/es/blog/dos-a%C3%-
B1os-de-las-medidas-cautelares-para-belo-monte-brasil-sigue-sin-respon-
der-y-laconstrucci%C3%B3n#sthash.yKzw5bbS.dpuf



188

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

Rodríguez, G. A. (2014). De la consulta previa al consentimiento libre, previo 
e informado a pueblos indígenas en Colombia. Recuperado de: http://www.
nmbu.no/sites/default/files/pdfattachments/consulta-previa-al-consenti-
miento-previo-colombia-gloriaar_0.pdf 

Rodríguez Garavito, C. (2012). Etnicidad.gov. Los recursos naturales, los pueblos 
indígenas y el derecho a la consulta previa en los campos minados. Recuperado 
de: http://conectas.org/arquivos-site/CRodriguez-conflictos_socioam-
bientales_consulta_previa.pdf

Santos, J. M. (2012). Alocución del Presidente de la República, Juan Manuel 
Santos sobre el “Acuerdo General para la terminación del conf licto”. 
Recuperado de: http://wsp.presidencia.gov.co/Prensa/2012/Septiembre/
Paginas/20120904_01.aspx 

Santos, J. M.  (2014). Palabras del Presidente Juan Manuel Santos en su po-
sesión para el período presidencial 2014-2018. Recuperado de: http://
wsp.presidencia.gov.co/Prensa/2014/Agosto/Paginas/20140807_03-
Palabras-del-Presidente-Santos-en-su-posesion-para-el-periodo-
presidencial-2014-2018.aspx 

Stavenhagen, R. (2008). Los pueblos indígenas y sus derechos. Informes Temáticos 
del Relator Especial sobre la situación de los Derechos Humanos y las Libertades 
Fundamentales de los Pueblos Indígenas del Consejo de Derechos Humanos de 
la Organización de las Naciones Unidas. México: Unesco. Recuperado de: 
http://www.cinu.org.mx/prensa/especiales/2008/Indigenas/libro%20pdf/
Libro%20Stavenhagen%20UNESCO.pdf

Vélez, I. (2012). Desplazamiento y etnicidad: fracasos del multiculturalismo. 
Recuperado de: http://www.ciesas.edu.mx/desacatos/41%20Indexado/
esquinas_4.pdf 

Villarraga, A. (2014). Un repaso sintético y certero de los avances, las resistencias, 
las incoherencias, los ajustes, los vacíos y los desafíos pendientes en la búsqueda 
de una salida negociada al conflicto entre el Estado y las guerrillas colombia-
nas. Recuperado de: http://www.razonpublica.com/index.php/conflic-
to-drogas-y-paz-temas-30/8159-el-proceso-de-paz-balance-y-perspecti-
va-2014-2015.html

PRENSA

Asociación de Cabildos Indígenas del Norte del Cauca (acin). (2013). 
Fin del cese al fuego: las farc asesinan a líder indígena en Jambaló. 
Recuperado de: http://www.nasaacin.org/informativo-nasaacin/



189

REFERENCIAS

nuestra-palabra-kueta-susuza-2013/5224-denuncia-nacional-e-inter-
nacional-del-asesinato-de-lider-indigena-rafael-mauricio-giron-ul-
chur-por-las-farc 

Abad Facionlince, H. (2015). Lecciones de una masacre. Recuperado de: 
http://www.elespectador.com/opinion/lecciones-de-una-masacre

Borrador Conjunto Mesa de Conversaciones. Política de desarrollo agrario  
integral, La Habana, 24 de septiembre del 2014. Recuperado de: https:// 
w w w.mesadeconversac iones.com.co/comunicados/ bor rador- 
conjunto-pol%C3%ADtica-de-desarrollo-agrario-integral

Borrador Conjunto Mesa de Conversaciones. Participación política, La  
Habana, 24 de septiembre del 2014. Recuperado de: https://www. 
mesadeconversaciones.com.co/comunicados/borrador-conjunto 
-participaci%C3%B3n-pol%C3%ADtica

Borrador Conjunto Mesa de Conversaciones. Solución al problema de drogas 
ilícitas. La Habana, 24 de septiembre del 2014. Recuperado de: https://
www.mesadeconversaciones.com.co/comunicados/borrador-conjunto-so-
luci%C3%B3n-al-problema-de-las-drogas-il%C3%ADcitas

Caracol Radio. (12 de enero del 2014). Ya no habrá referendo por la paz 
en elecciones. Recuperado de: http://www.caracol.com.co/noticias/ac-
tualidad/ya-no-habra-referendo-por-la-paz-en-elecciones/20140112/
nota/2053249.aspx 

Caracol Radio. (1 de noviembre del 2014). Llega a Cuba cuarto grupo de vícti-
mas del conflicto. Recuperado de: http://www.caracol.com.co/noticias/ac-
tualidad/llega-a-cuba-cuarto-grupo-de-victimas-del-conflicto/20141101/
nota/2488431.aspx

El Colombiano. (1 de febrero del 2013). Fuerzas Militares confirman la muer-
te de ‘Jacobo Arango’. Recuperado de: http://www.elcolombiano.com/
fuerzas_militares_confirman_la_muerte_de_jacobo_arango_comandan-
te_del_frente_5_de_las_farc-ADEC_227250 

El Colombiano. (26 de mayo del 2013). Gobierno y Farc logran acuerdo sobre 
política agraria integral. Recuperado de: http://www.elcolombiano.com/
BancoConocimiento/G/gobierno_y_farc_logran_acuerdo_sobre_politi-
ca_agraria_integral/gobierno_y_farc_logran_acuerdo_sobre_politica_
agraria_integral.asp

El Espectador. (18 de noviembre del 2012). Arranca la segunda fase de los 
diálogos de paz. Recuperado de: http://www.elespectador.com/noticias/
paz/articulo-387780-arranca-segunda-fase-de-los-dialogos-de-paz 

El Espectador. (22 de octubre del 2013). Farc dicen que afán reelec-
cionista de Santos daña el proceso de paz. Recuperado de: http://



190

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

www.elespectador.com/noticias/paz/farc-dicen-afan-reeleccionista- 
de-santos-dana-el-proces-articulo-453815 

El Espectador. (10 de abril del 2015). Gobierno y Farc retoman nuevo ci-
clo de diálogos de paz en La Habana. Recuperado de: http://www.
elespectador.com/noticias/paz/gobierno-y-farc-retoman-nuevo-ciclo- 
de-dialogos-de-paz-articulo-554241 

El Espectador. (15 de abril del 2015). Santos ordena reactivar bombardeos 
contra las Farc. Recuperado de: http://www.elespectador.com/noticias/
judicial/santos-ordena-reactivar-bombardeos-contra-farc-articulo-555165 

El Espectador. (16 de abril del 2015). Fiscal General revela deta-
lles de investigación sobre ataque que dejó 11 uniformados muer-
tos. Recuperado de: http://www.elespectador.com/noticias/judicial/
fiscal-general-revela-detalles-de-investigacion-sobre-a-articulo-555323 

El Heraldo. (12 de agosto del 2014). Pueblos indígenas reclaman participación 
en el proceso de paz. Recuperado de: http://www.elheraldo.co/nacional/
pueblos-indigenas-reclaman-participacion-en-el-proceso-de-paz-162380

El Tiempo. Especial 2012. Conozca a los negociadores del Gobierno con las 
Farc. Recuperado de http://www.eltiempo.com/Multimedia/galeria_fo-
tos/colombia5/GALERIAFOTOS-WEB-PLANTILLA_GALERIA_
FOTOS-12195088.html 

El Tiempo. (19 de agosto del 2012). Uribe sostiene que Gobierno Santos está 
negociando con Farc en Cuba. Recuperado de: http://www.eltiempo.com/
archivo/documento/CMS-12142769 

El Tiempo. (26 de noviembre del 2012). Gobierno y Farc abren puertas a par-
ticipación civil en proceso de paz. Recuperado de: http://www.eltiempo.
com/archivo/documento/CMS-12400427

El Tiempo. (3 de diciembre del 2012). Noviembre del 2013, fecha límite de 
Santos para diálogos de paz. Recuperado de: http://www.eltiempo.com/
archivo/documento/CMS-12417945

El Tiempo. (31 de enero del 2013). Delegados de Farc niegan tener datos sobre 
policías secuestrados. Recuperado de: http://www.eltiempo.com/archivo/
documento/CMS-12567181

El Tiempo. (1 de diciembre del 2014). General Alzate explicó a Mindefensa 
cómo fue su secuestro. Recuperado de: http://www.eltiempo.com/politica/
justicia/liberacion-del-general-alzate-la-abogada-urrego-y-el-cabo-ro-
driguez/14912519

El Tiempo. (15 de diciembre del 2014). Conf irman que Piedad 
Córdoba irá en grupo de víctimas a La Habana. Recuperado 



191

REFERENCIAS

de :  ht t p : //w w w.e l t i emp o.com /p o l i t i c a /p ro c e s o-de-pa z /
quinto-grupo-de-victimas-llegan-a-la-habana/14976395

El Espectador. (15 de diciembre del 2012). Foro agrario: un ejercicio de 
paz. Recuperado de: http://www.elespectador.com/noticias/politica/
foro-agrario-un-ejercicio-de-paz-articulo-392594

El País. (9 de sept iembre del 2004). Así quedó conforma-
da la segunda delegación de víctimas que viajaron a La Habana. 
Recuperado de: http://www.elpais.com.co/elpais/judicial/noticias/
viajo-segunda-delegacion-victimas-farc-habana

El País. (15 de abril del 2015). ¿Qué pasará con el proceso de paz tras el ataque 
en el Cauca?, opinan analistas. Recuperado de: http://www.elpais.com.co/
elpais/colombia/noticias/pasara-con-proceso-paz-opinan-analistas 

El Universal. (4 de marzo de 2013). Roy Barreras hablará sobre el viaje a 
La Habana. Recuperado de: http://www.eluniversal.com.co/cartagena/
politica/roy-barreras-hablara-sobre-el-viaje-la-habana-110960 

El Universal. (21 de diciembre del 2013). Farc presentan doce propuestas mí-
nimas para una Asamblea Constituyente. Recuperado de: http://www.
eluniversal.com.co/colombia/farc-presentan-12-propuestas-minimas-pa-
ra-una-asamblea-constituyente-146287 

El Universal. (7 de noviembre del 2014). Asesinato de indígenas en-
turbia el proceso. Recuperado de: http://www.eluniversal.com.co/
colombia/asesinato-de-indigenas-enturbia-el-ambiente-del-proce-
so-de-paz-con-las-farc-176275 

Lewin, J. E. (20 de noviembre del 2013). El discurso de Santos: la reelec-
ción es por la paz. La Silla Vacía, Recuperado de: http://lasillavacia.com/
historia/discurso-reelecion-santos-46140. 

Noticias de América Latina y el Caribe (nodal). 19 de mayo del 2014. 
Balance de diálogos de paz tras f irma del tercer acuerdo entre 
Gobierno y Farc. Recuperado de: http://www.nodal.am/2014/05/
balance-de-los-dialogos-de-paz-tras-la-firma-del-tercer-acuerdo/

Prensa Rural, (31 de agosto del 2012). La onic saluda los diálogos de paz que 
ha iniciado el Gobierno nacional y la guerrilla de las farc. Recuperado 
de: http://prensarural.org/spip/spip.php?article9022

Romero Silva, M. (7 de febrero del 2015). Desafíos de la paz territorial. UN 
Periódico, Recuperado de: http://www.unperiodico.unal.edu.co/dper/ar-
ticle/desafios-de-la-paz-territorial.html 

Semana. (1 de septiembre del 2012). Los puntos de la Agenda. Recuperado 
de: http://m.semana.com/nacion/articulo/los-puntos-agenda/263987-3 



192

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

Semana. (18 de junio del 2013). Las farc le responden a Semana. Recuperado de: ht-
tp://m.semana.com/nacion/articulo/las-farc-responden-semana/348039-3

Semana. (25 de mayo del 2014). Una campaña presidencial atrapada en es-
cándalos. Recuperado de: http://www.semana.com/nacion/articulo/
los-escandalos-de-las-elecciones-2014/389114 

Semana. (22 de noviembre del 2014). ¿Qué sigue después del secuestro del 
general Alzate? Recuperado de: http://www.semana.com/nacion/articulo/
que-sigue-despues-del-secuestro-del-general-alzate/409793-3

Zubiría Samper, S. de La historia a contrapelo: ¿justicia y paz territorial? 
Semanario Voz, 4 de junio del 2014. Recuperado de: http://www.semana-
riovoz.com/2014/06/04/la-historia-a-contrapelo-justicia-y-paz-territorial/ 

JURISPRUDENCIA COLOMBIANA

CCons t-380/93 mp: Cifuentes Muñoz
CCons t-254/94 mp: Cifuentes Muñoz
CCons c-224/94 mp: Arango Mejía
CCons t-349/96 mp: Gaviria Díaz
CCons t-496/96 mp: Gaviria Díaz
CCons c-139/96 mp: Gaviria Díaz
CCons su-039/97 MP. Barrera Carbonell
CCons c-239/97 mp: Gaviria Díaz
CCons t-523/97 mp: Gaviria Díaz
CCons su-510/98 mp: Cifuentes Muñoz
CCons t-030/00 mp: Tafur Galvis
CCons t-1127/01 mp: Araujo Rentería
CCons t-606/01 mp: Monroy Cabra
CCons t-728/02 mp: Córdoba Triviño
CCons t-048/02 mp: Tafur Galvis
CCons c-297/02 mp: Montealegre Lynett
CCons t-239/02 mp: Beltrán Sierra
CCons t-086/03 mp: Cepeda Espinosa
CCons t-552/03 mp: Escobar Gil
CCons a-010/04 mp: Escobar Gil 
CCons a-045/04 mp: Escobar Gil 
CCons t-025/04 mp: Cepeda Espinosa
CCons t-1238/04 mp: Escobar Gil
CCons t-1070/05 mp: Escobar Gil



193

REFERENCIAS

CCons t-1294/05 mp: Vargas Hernández
CCons t-996/07 mp: Araujo Renteria
CCons t-009/07 mp: Cepeda Espinosa
CCons c-030/08 mp: Escobar Gil
CCons t-652/08 mp: Gaviria Díaz
CCons a-251/08 mp: Cepeda Espinosa 
CCons a-092/08 mp: Cepeda Espinosa
CCons. c-175/09 mp: Vargas Silva
CCons t-514/09 mp: Vargas Silva
CCons t-769/09 mp: Pinilla Pinilla
CCons a-006/09 mp: Cepeda Espinosa
CCons a-005/09 mp: Cepeda Espinosa
CCons a-004/09 mp: Cepeda Espinosa
CCons a-382/10 mp: Sala Especial de Seguimiento: Henao Pérez, Pinilla 

Pinilla y Vargas Silva
CCons a-384/10 mp: Vargas Silva
CCons a-385/10 mp: Vargas Silva
CCons t-617/10 mp: Vargas Silva
CCons t-129/11 mp: Palacio Palacio
CCons c-187/11 mp: Sierra Porto
CCons t-856/11 mp: Pinilla Pinilla
CCons t-129/11 mp: Palacio Palacio
CoCons c-366/11 mp: Vargas Silva
CCons t-693/11 mp: Pretelt Chaljub
CCons a-174/11 mp: Vargas Silva
CCons a-a-045/12 mp: Vargas Silva
CCons a-112/12 mp: Vargas Silva
CCons a-173/12 mp: Vargas Silva
CCons t-002/12 mp: Henao Pérez
CCons t-097/12 mp: González Cuervo
CCons c-250/12 Sala Plena
CConst t-823/12 mp: Pretelt Chaljub
CCons a-051/13 mp: Vargas Silva
CCons a-098/13 mp: Vargas Silva
CCons c-068/13 mp: Guerrero Pérez
CCons c-253/13 mp: González Cuervo
CCons c-359/13 mp: Palacio Palacio
CCons t-454/13 mp: Pinilla Pinilla
CCons t-576/13 mp: Vargas Silva



194

COLECTIVO DE ESTUDIOS POSCOLONIALES/DECOLONIALES EN AMÉRICA LATINA  
(COLECTIVO COPAL)

CCons a-073/14 mp: Vargas Silva
CCons a-196/14 mp: Vargas Silva 
CCons a-257/14 mp: Vargas Silva

JURISPRUDENCIA INTERNACIONAL

Corte Interamericana de Derechos Humanos. (2006). Comunidad indígena 
sawhoyamaxa vs. Paraguay. Méritos, reparaciones y costas. Sentencia de 
29 de marzo de 2006. Serie C n.° 146.

Corte Interamericana de Derechos Humanos. (2007). Pueblo de saramaka 
vs. surinam. Objeciones preliminares, méritos, reparaciones y costas. 
Sentencia del 28 de noviembre del 2007. Serie C n.° 172.

Comisión Interamericana de Derechos Humanos. (2010). Medidas cautelares 
otorgadas por la Comisión en 2010. Recuperado de http://www.cidh.org/ 
medidas/2010.eng.html

NORMATIVIDAD NACIONAL

Ley 1448 de 2011 Diario Oficial de la República de Colombia, Bogotá, 10 
de junio del 2011.

Ley 21 (4 de marzo de 1991). Por medio de la cual se aprueba el Convenio 
número 169 sobre pueblos indígenas y tribales en países independientes, 
adoptado por la 76a. reunión de la Conferencia General de la oit, Ginebra 
1989. Diario Oficial n.° 39720. (6 de marzo de 1991) Bogotá: El Congreso.

Ley 31 (19 de julio de 1967). Por la cual se aprueba el Convenio Internacional 
del Trabajo, relativo a la protección e integración de las poblaciones indíge-
nas y tribuales en los países independientes, adoptado por la cuadragésima 
reunión de la Conferencia General de la Organización Internacional del 
Trabajo (Ginebra, 1957). Diario Oficial año n.° 32283 (1 agosto de 1967) 
Bogotá: El Congreso.

Decreto 1397 (8 de agosto de 1996). Por el cual se crea la Comisión Nacional 
de Territorios Indígenas y la Mesa Permanente de Concertación con los 
pueblos y organizaciones indígenas y se dictan otras disposiciones. Diario 
Oficial 42853. Bogotá: El Presidente.



195

REFERENCIAS

NORMATIVIDAD INTERNACIONAL

Organización Internacional del Trabajo (oit). (1959). Convenio n.° 107 Sobre 
poblaciones indígenas y tribales (26 de junio de 1957) 40a Reunión de 
la Conferencia General de la Organización Internacional del Trabajo. 
Ginebra: oit.

Organización Internacional del Trabajo (oit). (1989). Convenio n.° 169 Sobre 
pueblos indígenas y tribales en países independientes (27 junio de 1989) 
76a Reunión de la Conferencia Internacional del Trabajo. Ginebra: oit.

A/RES/61/295 Declaración de las Naciones Unidas sobre los Derechos de 
los Pueblos Indígenas (13 de septiembre del 2007). New York: onu.





ÍNDICE ANALÍTICO

A
agenda nacional de paz indígena: 112
acuerdos: 11, 12, 22, 23, 40, 47, 48, 63, 72, 
77, 85, 86, 89, 90, 91, 96, 97, 99, 100, 102, 
103, 107, 111, 113, 114, 116, 119, 121, 122, 123, 
132, 139, 144, 147, 149, 150, 151, 153, 154, 158, 
159, 162, 163, 168, 169, 170, 172, 176, 178
-interculturales: 153
administración de justicia
-Inef icacia de la: 93
afectaciones diferenciales: 13, 14, 15, 22, 
90, 151, 172
afrocolombianos: 13, 19, 66, 129, 137, 142, 
143, 154, 156, 161, 164, 171, 174
afros: 12, 65, 66, 68, 69, 70, 71, 141
alternativas económicas: 112
apertura democrática: 11, 114
Asamblea Nacional Constituyente: 6, 91, 
99, 119, 121, 122, 148, 149, 151, 162, 163, 
172, 185
asociatividad solidaria: 112
autodeterminación: 12, 16, 17, 18, 21, 24, 
25, 28, 29, 30, 31, 32, 33, 34, 37, 38, 39, 41, 
45, 46, 48, 50, 52, 60, 69, 85, 91, 133, 147, 
162, 165, 167, 169, 170, 171, 173, 176, 178, 180
autonomía: 27, 30, 44, 46, 49, 52, 117, 123, 
127, 137, 138, 142, 152, 159, 177, 180

B
bacrim: 97, 110, 176
bloque de constitucionalidad: 24, 61, 63, 
74, 79, 166, 182, 185

C
campesinos: 99, 112, 113, 118, 122, 140, 160
cese unilateral al fuego: 185
circunscripciones especiales transitorias 
de paz: 114
conf licto armado: 11, 12, 13, 14, 15, 18, 20, 
22, 89, 90, 91, 92, 93, 94, 95, 99, 100, 110, 
116, 118, 119, 124, 125, 126, 129, 130, 131, 
132, 139, 140, 141, 142, 143, 144, 145, 146, 
162, 167, 168, 169, 170, 171, 172, 177, 183
-Acuerdo General para la terminación 
del: 98, 99, 188
consulta previa: 15, 16, 20, 21, 25, 26, 27, 
28, 31, 32, 34, 38, 39, 40, 41, 44, 45, 46, 
47, 48, 49, 50, 51, 52, 53, 55, 56, 57, 58, 59, 
60, 61, 63, 64, 65, 66, 69, 70, 71, 73, 74, 
75, 76, 77, 78, 79, 80, 81, 83, 84, 85, 86, 87, 
91, 113, 116, 118, 119, 125, 127, 128, 130, 132, 
135, 136, 138, 139, 150, 151, 152, 153, 154, 155, 
156, 157, 158, 159, 160, 163, 164, 165, 166, 
168, 170, 170, 171, 172, 173, 179, 181, 183
-Carácter reparador de la: 91
-Contenido sustancial de la: 41
-Mecanismo de participación de la: 87
consentimiento previo, libre e informado: 
24, 28, 30, 36, 119, 125, 172, 175, 178, 180
corrupción: 93
criminalización: 115
crisis humanitaria: 13, 127, 137, 168
cultivos de uso ilícito: 99, 111, 114
-Erradicación de: 114
-Sustitución de: 104, 114



198

ÍNDICE ANALÍT ICO

D
democracia: 23, 29, 32, 38, 39, 40, 41, 55, 
62, 95, 116, 124, 177, 180, 182, 183
derecho: 12, 13, 14, 15, 16, 17, 18, 19, 20, 
21, 22, 23, 24, 25, 26, 27, 28, 29, 30, 31, 32, 
33, 34, 35, 36, 37, 38, 39, 41, 42, 43, 44, 45, 
46, 47, 48, 50, 51, 52, 53, 54, 55, 56, 57, 58, 
59, 60, 61, 62, 63, 64, 65, 66, 67, 69, 72, 
73, 75, 76, 77, 79, 80, 82, 82, 83, 85, 86, 87, 
90, 91, 95, 100, 102, 104, 105, 110, 112, 113, 
115, 116, 117, 118, 124, 125, 126, 127, 129, 130, 
131, 132, 133, 136, 137, 138, 139, 142, 144, 
145, 147, 148, 149, 151, 152, 153, 154, 155, 
156, 157, 159, 160, 161, 162, 163, 165, 166, 
167, 168, 169, 170, 171, 172, 173, 174, 175, 
176, 177, 178, 179, 180, 181, 182, 183, 184, 
185, 187, 188, 193, 194, 195
desarrollo social: 101
descolonización: 28, 29
desplazamiento forzado: 14, 69, 109, 110, 
125, 127, 143, 176, 181
diálogo intercultural: 23, 24, 38, 51, 75, 
77, 86, 87, 166, 172
discriminación histórica: 12, 15, 18, 26, 
45, 48, 58
doctrina del blue water: 29

E
enfoque diferencial: 19, 83, 107, 110, 129, 
172, 181
entidad indígena de control político: 114
entrevistas: 21, 135, 161, 163, 164, 171
esclavitud: 17, 36, 178
Estado: 14, 15, 16, 18, 24, 27, 28, 29, 30, 
32, 34, 36, 37, 38, 39, 40, 43, 44, 45, 46, 
47, 48, 49, 50, 51, 53, 54, 55, 56, 57, 58, 59, 
60, 61, 62, 63, 64, 67, 68, 73, 74, 79, 80, 
81, 84, 85, 86, 87, 89, 90, 95, 97, 99, 100, 

108, 120, 122, 125, 127, 132, 136, 140, 144, 
147, 149, 151, 154, 159, 161, 165, 166, 167, 
171, 182, 183, 188, 195
estatuto de seguridad nacional: 93
etnicidad: 18, 25, 182, 187
etnicidad.gov: 25, 182
etnocidio: 15, 17, 124, 142
-cultural: 142
explotación: 35, 37, 55, 56, 60, 63, 81, 130, 
141, 166
-de bienes: 37, 63, 166
-de recursos naturales: 56, 60, 141
exterminio: 13, 15, 20, 73, 84, 110, 126, 127, 
131, 161, 169, 187

F
fondo de tierras: 112, 113
Frente Nacional: 92, 178
Fuerzas Militares: 102, 106, 108, 132, 189

G
garantías de no repetición: 161
genocidio: 15, 20, 73, 180
gobernanza: 14, 25, 27
gobierno propio: 118
guerrillas colombianas: 188

h
hechos de paz: 12
hoja de coca: 115

I
identidad: 24, 39, 43, 54, 56, 57, 63, 65, 
66, 68, 69, 80, 81, 82, 95, 115, 118, 127, 133, 
141, 142, 149, 161, 166



199

ÍNDICE ANALÍT ICO

indígena(s): 12, 13, 14, 16, 17, 19, 25, 26, 
28, 30, 31, 32, 33, 35, 36, 37, 40, 42, 43, 
44, 45, 46, 51, 52, 53, 56, 57, 58, 59, 60, 
62, 63, 64, 65, 66, 71, 72, 73, 75, 78, 80, 
81, 82, 84, 87, 90, 91, 92, 93, 95, 99, 100, 
101, 105, 106, 109, 110, 111, 112, 113, 114, 
115, 116, 117,  118, 122, 126, 127, 128, 132, 
137, 138, 139, 140, 141, 142, 143, 144, 145, 
146, 147, 148, 149, 152, 153, 154, 155, 156, 
157, 158, 159, 160, 161, 164, 166, 167, 168, 
170, 171, 172, 173, 174, 180, 181, 182, 183, 
184, 186, 188, 190
-Guardia: 105
interculturalidad: 41, 51, 167
Ius cogens: 36, 46

J
Jurisprudencia: 16, 19, 21, 35, 79, 82, 84, 
85, 86, 117, 120, 136, 158, 166, 176, 182
-Constitucional: 16, 35, 79, 82, 84
justicia social: 20, 43, 62, 87, 94, 124, 195

L
La Violencia: 92
legalidad: 25, 27, 31
libertad contractual: 25, 26, 27, 31

M
medios de comunicación: 98, 101, 102, 
107, 114
Mesa de Conversaciones: 22, 102, 106, 
109, 132, 157, 169, 184, 185, 187, 189
modelo de diversidad étnica y cultural: 63
Modernidad: 18
multiculturalismo: 23, 26, 27, 31, 34, 36, 
41, 51, 188

-Contrahegemónico: 26, 27, 31
-Neoliberal: 23, 26, 31

N
narcotráf ico: 93, 104, 114
negociación: 12, 15, 20, 22, 23, 40, 50, 54, 
89, 94, 95, 96, 97, 99, 100, 102, 103, 111, 
122, 131, 135, 139, 144, 145, 146, 147, 149, 
154, 158, 163, 164, 167, 171, 174, 183, 195
negros: 12, 14, 17, 64, 65, 66, 68, 69, 70, 140

O
ocupación: 128, 161
ordenamiento territorial: 117, 118

P
palenqueros: 17, 64, 65, 66, 68, 69, 82
paramilitarismo: 110, 176
participación: 11, 15, 21, 22, 23, 24, 25, 26, 
27, 28, 29, 30, 31, 32, 33, 34, 35, 37, 38, 39, 
40, 41, 44, 45, 46, 47, 48, 50, 51, 52, 53, 
54, 55, 56, 57, 58, 60, 63, 64, 65, 66, 67, 
68, 69, 71, 75, 76, 78, 79, 80, 81, 82, 83, 
85, 86, 87, 92, 93, 94, 95, 96, 97, 98, 99, 
102, 103, 104, 105, 108, 110, 111, 112, 113, 
114, 115, 116, 118, 119, 120, 121, 122, 123, 
124, 125, 130, 132, 133, 138, 139, 144, 145, 
146, 147, 148, 149, 150, 152, 153, 154, 155, 
156, 157, 158, 159, 161, 162, 163, 164, 165, 
166, 167, 168, 169, 170, 171, 172, 175, 177, 
178, 179, 186, 189, 195
-ciudadana: 96, 98, 113
-étnica: 21, 69, 133
paz: 11, 15, 20, 22, 38, 39, 40, 43, 62, 87, 
89, 91, 92, 93, 94, 95, 96, 97, 98, 99, 100, 
101, 102, 103, 104, 105, 106, 108, 110, 111, 



200

ÍNDICE ANALÍT ICO

112, 113, 114, 116, 117, 118, 119, 120, 121, 122, 
123, 124, 126, 131, 133, 135, 136, 137, 138, 139, 
144, 145, 146, 147, 149, 150, 151, 152, 153, 
154, 155, 157, 159, 160, 161, 162, 163, 164, 
167, 168, 169, 170, 171, 174, 175, 176, 177, 
178, 179, 180, 181, 182, 183, 184, 185, 186, 
187, 188, 189, 190, 191, 192, 193, 194, 195
-territorial: 20, 116, 118, 133, 186, 191, 192, 195
plan nacional de rehabilitación: 94
plan patriota: 97, 180
política: 11, 12, 14, 15, 16, 17, 18, 20, 24, 
27, 28, 30, 45, 46, 58, 61, 63, 64, 65, 67, 
72, 73, 76, 78, 86, 89, 90, 94, 97, 99, 101, 
103, 104, 106, 110, 111, 112, 113, 114, 116, 
120, 122, 123, 124, 132, 133, 136, 138, 147, 
151, 152, 156, 162, 170, 174, 175
-de desarrollo agrario agrario integral: 
15, 99, 101, 112, 113, 188
-de la cultura: 25
posacuerdo: 22, 172
principios internacionales: 62
-complementariedad: 62
-pro personae: 17, 50, 62, 87
-Pro indígena: 87
proyectos de interés nacional y estraté-
gicos: 76
pueblos étnicos: 11, 12, 14, 15, 17, 18, 19, 
20, 21, 22, 23, 24, 25, 26, 27, 28, 29, 30, 
32, 33, 34, 38, 39, 41, 42, 43, 44, 45, 48, 
49, 51, 52, 53, 54, 56, 57, 58, 59, 60, 63, 64, 
65, 75, 76, 78, 79, 80, 81, 83, 84, 85, 86, 87, 
89, 91, 92, 93, 95, 100, 105, 108, 109, 111, 
113, 116, 118, 119, 121, 124, 125, 126, 131, 132, 
133, 135, 136, 138, 140, 141, 144, 145, 146, 
147, 149, 150, 153, 155, 157, 158, 159, 160, 
161, 162, 163, 164, 165, 166, 167, 168, 169, 
170, 171, 172, 180, 195
pueblos indígenas: 12, 13, 14, 16, 28, 30, 
32, 33, 37, 43, 44, 45, 46, 48, 51, 52, 53, 57, 

58, 60, 62, 63, 64, 72, 73, 80, 81, 82, 85, 
90, 91, 92, 95, 105, 110, 111, 112, 113, 114, 
115, 116, 117, 118, 126, 127, 128, 132, 137, 138, 
140, 142, 143, 145, 146, 147, 148, 149, 154, 
155, 157, 158, 159, 164, 166, 168, 173, 174, 
175, 176, 177, 178, 179, 180, 181, 182, 183, 
184, 186, 187, 188, 192, 194
-embera: 137
-eperara siapidara: 138, 199
-inga: 138
-kankuamo: 110, 137
-nasa: 137, 138
-totoró: 138
-saramaka: 54, 194
-sarayaku: 53, 57, 58
-yanacona: 138
pueblos originarios: 113

R
raizales: 17, 64, 66, 68, 69, 70, 82
reconciliación ciudadana: 144, 162, 170
reducción de pobreza rural: 111
referendo: 91, 103, 119, 120, 121, 133, 148, 
149, 151, 157, 158, 172, 178, 181, 186, 189
reforma rural integral: 111
-Infraestructura: 63, 76, 101
refrendación: 22, 116, 118, 119, 122, 124, 133, 
139, 147, 149, 162, 167, 168, 169, 170, 172

S
sistema especial de seguridad alimentaria 
y nutricional: 111
soberanía alimentaria: 73
sujetos: 14, 17, 18, 19, 20, 25, 27, 28, 29, 
40, 42, 62, 78, 81, 129, 132, 135, 136, 139, 
144, 153, 161
-colectivos: 16, 17, 18, 19, 20, 28, 29, 81, 132



201

ÍNDICE ANALÍT ICO

-de derechos: 14
-políticos: 40, 42

T
territorio como víctima: 141
territorios étnicos: 37, 40, 156
tierra(s): 37, 40, 43, 52, 53, 56, 65, 92, 94, 
101, 103, 111, 112, 113, 117, 118, 131, 140, 
141, 144, 156, 176
-Distribución equitativa: 84, 112, 113

V
veedores internacionales: 158
víctimas: 12, 13, 14, 15, 20, 22, 36, 37, 42, 
43, 90, 91, 99, 100, 103, 105, 106, 107, 108, 
109, 110, 111, 112, 122, 125, 126, 132, 133, 
139, 140, 141, 142, 143, 144, 145, 147, 150, 
152, 154, 155, 156, 160, 161, 162, 167, 168, 
169, 170, 171, 172, 180, 181, 185, 190

Z
zonas de reserva campesina: 103, 112





A
acin: 101, 188
Afrodes: 14, 19, 85, 137, 143, 174
Albán, Luis Alberto: 100
Alzate, Rubén Darío: 106, 190, 191
Alianza Democrática M-19: 11, 92, 94, 
95, 97, 183
Andrade Casamá, Luis Evelis: 137, 138, 
142, 145, 148, 158
Arango, Jacobo: 102, 138
Arias Arias, Luis Fernando: 105
Ariza Santamaría, Rosembert: 139, 140, 
141, 144, 149, 152
Arrieta González, Juvenal: 137, 149, 150, 152
Asamblea General de las Naciones Uni-
das: 72
auc: 97
Avella, Aída: 110

B
Barco, Virgilio: 24, 181
Barreras, Roy: 133, 191
Barros, Débora: 193, 194
Betancur, Belisario: 92, 94
Brigada Móvil 17 de la Fuerza Tarea Apolo 
del Ejército Nacional: 108

C
Calle, Humberto de la: 100, 102
Carvajalino, Jesús Emilio: 100

Centro de Pensamiento y Seguimiento al 
Diálogo de Paz de la Universidad Nacional 
de Colombia: 101, 105, 108, 111, 167, 184
Centro Nacional de Memoria Histórica: 
90, 175
cit: 12
Club El Nogal: 110
cnoa: 19, 70, 85, 185
Comisión Consultiva de Alto Nivel: 64
Comisión Interamericana de Derechos 
Humanos: 127, 176, 187, 194
Comisión Nacional de Territorios Indí-
genas: 71, 194
Comisión de Superación de la Violencia: 
95, 176
Comité Internacional de la Cruz Roja: 108
Comité Temático Nacional: 96, 97
Conferencia Episcopal Colombiana: 63, 108
Congreso de la República: 79, 181
Consejo de Estado: 67, 68, 74
Congreso Nacional Autónomo del Pue-
blo Negro, Afrocolombiano, Palenquero 
y Raizal: 72
Congreso Nacional Autónomo de Consejos 
Comunitarios: 70
Consejo Nacional de Paz: 95, 104
Corte Interamericana de Derechos Hu-
manos: 83, 117, 136, 193
Corte Constitucional: 13, 14, 22, 24, 35, 
64, 68, 69, 70, 71, 72, 73, 74, 76, 82, 83, 
85, 91, 125, 126, 129, 131, 136, 141, 156, 161, 
164, 168, 171, 172, 181
cric: 138, 157

ÍNDICE ONOMÁSTICO



204

ÍNDICE ONOMÁSTICO

D
Dirección de Consulta Previa del Minis-
terio del Interior: 76
Duque, Acxan: 137, 140, 143, 148, 151, 153, 156

E
Echeverry, Darío: 109
Echeverry Londoño, Álvaro: 138
epl: 11, 94, 95

F
farc-ep: 12, 15, 20, 22, 85, 89, 91, 92, 93, 
94, 97, 98, 99, 101, 102, 103, 104, 105, 106, 
108, 109, 110, 119, 121, 122, 123, 132, 133, 
144, 147, 148, 155, 171, 178, 179, 184, 185, 187
Frente Amplio por la Paz: 108

G
Gaviria, César: 95
Girón Ulchur, Rafael Mauricio: 101

H
Henao Londoño, Clara Inés: 139, 140, 153
Hochschild, Fabrizio: 105

J
Jaramillo, Sergio: 100, 116
Jiménez, Timoleón: 99, 106

M
M-19: 11, 92, 94, 95, 97, 183
maql: 11, 93, 181

Mesa Nacional de Diálogos y Negocia-
ción: 96
Mesa Permanente de Concertación con 
Pueblos y Organizaciones Indígenas: 194
Mesas de Análisis y Concertación en me-
dio de la negociación con el M-19: 95, 97
Paz Estable y Duradera en Colombia: 99
Ministerio del Interior: 68, 70, 71, 78, 
138, 145, 157, 158, 179
Mora Rangel, Jorge: 100
Muerte a Secuestradores: 93
Muñoz Lascarro, Félix Antonio: 106

N
Naciones Unidas: 19, 45, 53, 72, 85, 101, 
105, 108, 167, 174, 180, 182, 187, 188, 194
Naranjo, Óscar: 100

O
onic: 14, 15, 19, 85, 99, 100, 105, 110, 117-
118, 137, 138, 148, 157, 174, 180, 187
opiac: 137, 157, 186
Organización Ayuda Popular Noruega: 107
Organizaciones afro, negras, raizales y 
palenqueras: 14, 19, 185
Organizaciones indígenas: 13, 72, 84, 87, 
100, 101, 139, 180, 194
oit: 42, 43, 44, 45, 47, 56, 61, 63, 74, 75, 
82, 85, 129, 132, 151, 166, 183, 194
Ovidio Palmera, Juvenal Alberto: 100

P
Pastrana, Andrés: 12, 96, 97, 118, 124, 146, 
158, 180, 187
pcn: 19, 85, 179
Pearl, Frank: 100



205

ÍNDICE ONOMÁSTICO

Pinzón, Juan Carlos: 106
Pizarro Leóngomez, Carlos: 94
Posada Arango, Pedro Santiago: 138, 142, 
145, 146, 157

Q
Quistial, María Deisy: 137, 151, 154

r
Relatoría Especial de las Naciones Unidas 
para Pueblos Indígenas: 53
Rodríguez Contreras, Jorge: 106
Rojas Pinilla, Gustavo: 92

S
Samper, Ernesto: 95
Santos, Juan Manuel: 12, 92, 98, 99, 101, 
103, 104, 106, 107, 108, 132, 158, 176, 178, 
188, 189, 190, 191
Sanz, Belén: 109
Sistema Interamericano de Derechos 
Humanos: 53, 54, 55, 58, 59, 60, 61, 173

T
Téllez, Ricardo: 100
Teteye Botyay, José Ben Hur: 137, 141, 
143, 144, 150, 155, 159

U
Unasur: 108
Unión Patriótica: 94, 110, 180
Urrego Parra, Alcira: 106
Uribe Vélez, Álvaro: 96, 97, 98, 183

V
Valencia Medina, Feliciano: 137, 141, 142, 
144, 149, 150
Vega Luquez, Rodolfo Adán: 137, 140
Villegas, Luis Carlos: 100

Y
Yace, Alberto: 137, 144, 147, 148, 149





A
África: 17
Amazonía colombiana: 137, 156
Antioquia: 107, 186

B
Bogotá: 112, 138, 139, 142, 174
Brasil: 59
-Belo Monte: 59
-Pará: 59
-Río Xingú: 59

C
Casa Verde: 94
Cauca: 137, 138
Chile: 100, 108
Chocó: 19, 70, 109, 137, 179
Colombia: 16, 17, 19, 21, 61, 63, 79, 84, 
89, 91, 92, 94, 97, 101, 104, 105, 108, 109, 
110, 113, 117, 119, 120, 124, 132, 137, 139, 
148, 149, 150, 153, 158, 161, 162, 167, 168, 
169, 170, 172, 174
Córdoba: 137
Cuba: 15, 85, 87, 98, 99, 105, 109, 167
Curbaradó: 156

E
Ecuador: 53, 57, 58
El Caguán: 11, 96, 118, 124

Estados Unidos de América: 97, 100

J
Jambaló: 101, 188
Jijuamiandó: 156

L
La Habana: 15, 21, 22, 23, 85, 87, 91, 98, 
100, 103, 105, 106, 109, 110, 118, 119, 121, 
124, 144, 146, 147, 150, 151, 154, 156, 159, 
167, 168, 169, 171, 175, 177, 178
Llanos Orientales: 137

M
Meta: 107

N
Nigua: 156
Noruega: 98, 99, 100, 107, 108

Q
Quibdó: 70

S
Santa Marta: 137
-Sierra Nevada: 137

ÍNDICE TOPONÍMICO



208

ÍNDICE TOPONÍMICO

Surinam: 53, 194

T
Tolima: 137

V
Venezuela: 99, 100, 108





La consulta y el consentimiento previos, 
libres e informados de pueblos étnicos 
frente a los Acuerdos de La Habana

FUE EDITADO POR UNIJUS, INSTITUTO UNIDAD DE INVES-
TIGACIONES JURÍDICO-SOCIALES GERARDO MOLINA, DE LA 
FACULTAD DE DERECHO, CIENCIAS POLÍTICAS Y SOCIALES DE 
LA UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA. Forma parte 
de la colección gerardo molina. el texto fue com-
puesto en caracteres futura y adobe caslon pro. 
se utilizó papel book cream de 60 gramos y en la 
carátula propalcote de 240 gramos. el libro se ter-
minó de imprimir en bogotá, en digiprint editores 

en el año 2017.


