






Psicoanálisis, derecho y política





Diana Durán Smela y Oscar Mejía Quintana 

Bogotá, D. C., 2017

Psicoanálisis, derecho y política



Catalogación en la publicación Universidad Nacional de Colombia

Durán Smela, Diana

Psicoanálisis, derecho y política / Diana Durán Smela, Oscar Mejía Quintana. -- Primera edición. -- 
Bogotá : Universidad Nacional de Colombia (Sede Bogotá). Facultad de Derecho, Ciencias Políticas 
y Sociales. Instituto Unidad de Investigaciones Jurídico Sociales Gerardo Molina (UNIJUS), 2017.

158 páginas: ilustraciones en blanco y negro, diagramas. -- (Serie de Investigaciones Jurídico-
Políticas ; 16)

Incluye referencias bibliográficas e índices temático y toponímico. 
ISBN 978-958-783-246-4 (rústica). -- ISBN 978-958-783-248-8 (e-book). --  
ISBN 978-958-783-249-5 (impresión bajo demanda).

1. Legendre, Pierre, 1930 -- Crítica e interpretación 2. Ciencias sociales y psicoanálisis 3. Teoría del 
derecho 4. Abogados en la política 5. Ideología --Aspectos psicológicos 7. Derecho comparado  
8. Comunicación en política I. Mejía Quintana, José Oscar Eduardo, 1956- II. Título III. Serie

      CDD-23      150.195 / 2017

Psicoanálisis, derecho y política
serie de investigaciones jurídico-políticas

© Universidad Nacional de Colombia -  
Sede Bogotá 
Facultad de Derecho, Ciencias Políticas  
y Sociales

© Autores, 2017 
Diana Durán Smela y Oscar Mejía Quintana

Primera edición, 2017

isbn (papel): 978-958-783-246-4
isbn (digital): 978-958-783-248-8
isbn (ibd): 978-958-783-249-5

Comité de Publicaciones
Alejo Vargas Velásquez

Vicedecano de Investigación y Extensión

Bernd Marquardt
Director de la revista Pensamiento Jurídico

Carlos Medina Gallego
Director del Departamento de Ciencia Política

André-Noël Roth Deubel
Director del Instituto Unidad de Investigaciones 
Jurídico-Sociales Gerardo Molina, Unijus

Jorge Enrique Carvajal
Director del Departamento de Derecho

Carolina Jiménez
Directora de la revista Ciencia Política

Preparación editorial
Instituto Unidad de Investigaciones Jurídico-
Sociales Gerardo Molina, Unijus

insisjpg_bog@unal.edu.co
(57+1) 3165000, exts. 29264 y 29266
Diagonal 40 A Bis n.° 15-38, Complejo Casa Gaitán

Juan Sebastián Solano
Coordinador editorial

Ángela María Herrera Castillo
Coordinadora académica

Ana Marlen Garzón Urrego 
Coordinadora administrativa

Melissa Ruano Chacón
Diseñadora gráfica

Diseño original de la Serie
Endir Roa

Corrección de estilo
Marcel Camilo Roa

Imagen de portada
pxhere

Prohibida la reproducción total o parcial por 
cualquier medio sin la autorización del titular 
de los derechos patrimoniales.

Impreso y hecho en Bogotá, D. C., Colombia.



C O N T E NID O

presentación ��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 9
Federico Augusto Padilla

introducción� sujeto, derecho y deseo ��������������������������������������������������������������������� 11
Ivonne Patricia León

Apuntes para una propuesta de relacionamiento entre psicoanálisis,  
política y derecho: la crítica de la ideología como mediadora entre  
derecho, política y psicoanálisis ������������������������������������������������������������������������������������������ 23

Oscar Mejía Quintana

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica�  
Introducción al pensamiento de Pierre Legendre ���������������������������������������������������������� 77

Diana Durán Smela

Índice temático ������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ 151

Índice toponímico ������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 157





SERIE DE INVESTIGACIONES JURÍDICO-POLÍTICAS  DE LA UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA

Presentación

Este libro es la síntesis del trabajo investigativo de sus autores, quienes 
reúnen sus reflexiones para concretar lo que es en realidad un ejercicio 
de apertura a una reflexión inacabada, no por inconclusa, sino porque  
tanto mal haría cualquiera de los tres al pretender dar cierre a lo que en 
realidad plantean como un debate activo y abierto. En esta medida, el libro 
Psicoanálisis, derecho y política es la entrada a una línea de investigación 
interdisciplinar que relacione el psicoanálisis con los estudios del derecho 
y la política.

En la introducción, Ivonne Patricia León sienta las bases para las re-
flexiones siguientes, reseñando esquemáticamente las dos disciplinas 
que entrarán a dialogar para mostrar sus puntos de anclaje, aquellos que 
permitirán el diálogo entre ambas. Además, explica el lugar común en 
el que se encuentran ambas disciplinas en cuanto al reconocimiento y la 
refrendación de su carácter científico, señalando que tal discusión puede 
pasarse por alto en la medida que no es pertinente para reconocer y cons-
truir los aportes que puedan hacerse una a la otra. De ahí que el control 
y la represión de las conductas se muestren entonces en primer plano 
dentro del diálogo propuesto, pues, según se planteará y justificará en su 
momento, la sociedad y el derecho en buena medida se construyen en el 
marco de la represión de los deseos individuales. 

Para entender y contextualizar a fondo lo que se enuncia en la pre-
sentación, Oscar Mejía Quintana, en sus “Apuntes para una propuesta de 
relacionamiento entre psicoanálisis, política y derecho”, expone en detalle 
los conceptos básicos del psicoanálisis, ya no de forma esquemática sino 
de manera propiamente introductoria. El autor no se ocupa de problema-
tizar ni indagar de fondo en los conceptos expuestos, pues se centra en 
sentar las bases de interpretación para posteriormente reflexionar sobre 
la ideología, en donde entrará a problematizar las complicaciones que 
desde el psicoanálisis se evidencian en la constricción del individuo qua 
ideológico. En este análisis, el autor hace uso de la categoría de la coraza 
caracterológica en su función mediadora entre los estados orgásmicos o 
neuróticos del individuo para preguntarse, primero, si el sujeto es o no 
sano y, segundo, por las implicaciones que ello pueda tener en el campo 



[ 10 ]

Federico Augusto Padilla

de la ideología y, en últimas, del análisis social, político y jurídico. La 
conclusión de este apartado explicita cómo el psicoanálisis evidencia que 
los procesos de construcción de ideología, que determinan al sujeto, son 
susceptibles de tornarse en estrategias de alienación ideológica, que en 
el contexto contemporáneo suponen un fenómeno que se acelera con la 
globalización. Todo esto soporta y, al tiempo, está soportado en el anda-
miaje jurídico-constitucional, pues mantiene y propaga nuevos regímenes 
de acumulación, especialmente en clave capitalista.

La relación específica de lo anterior con el derecho se planteará en 
el tercer apartado, titulado “El derecho entendido como una necesidad 
psicoanalítica”, en el que Diana Durán Smela mostrará las relaciones 
y los efectos de dichas relaciones, desde la perspectiva historiográfica 
del autor francés Pierre Legendre. Se recurre aquí a la exposición del 
contexto, las influencias y la formación de Legendre para entender su 
perspectiva sobre la relación entre psicoanálisis y derecho, tendiente a 
la construcción de una teoría jurídica marcada por lo que se desarro-
llará como antropología dogmática. Esta parte concluye con el balance 
crítico de la obra de Legendre, así como con las posibles consecuencias 
de la pérdida de los montajes dogmáticos propuestos por este y con la 
pretensión final de presentar su pertinencia en Colombia.

La articulación final de los tres apartados pasa entonces por el ejer-
cicio conjunto de abordar un diálogo interdisciplinario para exponer y 
contextualizar las críticas que desde el psicoanálisis puedan hacerse a las 
categorías propias del derecho y la política y que, a pesar de ser externas, 
son vías de análisis y de discusión de gran utilidad para el abordaje de 
problemáticas internas. Finalmente, cabe resaltar que gracias al diálogo 
interdisciplinario entre psicoanálisis, política y derecho se desdibuja una 
línea entre los abordajes internos y externos del derecho y la política, que 
entrecruza los análisis sociales y el estudio del individuo en su dimensión 
psíquica en interacción con la sociedad.

federico augusto padilla
Universidad Nacional de Colombia



SERIE DE INVESTIGACIONES JURÍDICO-POLÍTICAS  DE LA UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA

Introducción. Sujeto, derecho y deseo
1I v o n n e  P a t r i c i a  L e ó n *

* Docente ocasional de la Universidad Nacional de Colombia. Magíster en Derecho 
y politóloga de la Universidad Nacional de Colombia. Correo: ipleonp@unal.edu.co

No son pocos los documentos, artículos y libros que se han dedicado a 
establecer la relación entre psicoanálisis y derecho. Sin embargo, para un 
amplio espectro de nuestro núcleo académico no dejará de resultar extra-
ño pretender presentar tal conexión. No es para menos, pues el mismo 
Sigmund Freud (1991) en sus conferencias de introducción al psicoanálisis 
advertía sobre los “malos espíritus” que la sociedad, y en particular la 
medicina con su vertiente en la psiquiatría, han abalanzado sobre ella1. 

Los aspectos de mayor crítica a la teoría psicoanalítica han sido su 
estatus como ciencia y el tratamiento analítico. En este último, se pro-
duce un intercambio de palabras entre el analizado y el médico; se trata, 
más que nada, de una relación en la que el paciente explora sus vivencias, 
deseos y emociones, mientras el médico exhorta, dirige y observa sus re-
acciones ante dichos sentimientos. No hay evidencia científica de que un 
tratamiento de este tipo funcione, tampoco es posible la generalización 
ni observaciones empíricas de que “meras palabras” logren avances sobre 
la enfermedad (Freud, 1991, pp. 15-17).

1. EI término psicoanálisis es empleado por Freud (1986) por primera vez en el 
artículo “L'Hérédité et l'étiologie des névroses” (“La herencia y la etiología de 
la neurosis”) y varias veces más en los Estudios sobre la histeria, de 1895 como 
sinónimo de “método catártico”. Solo hasta 1904, con la publicación de El método 
psicoanalítico freudiano, se establecen las diferencias entre los dos métodos. En 
esta obra, Freud explicaba el procedimiento de la asociación libre, denominada 
regla psicoanalítica por excelencia, que consiste en abstraerse del plano visual del 
paciente, tomando asiento tras él, con el fin de permitir la libre expresión de sus 
recuerdos. La ocurrencia de la represión de contenidos psíquicos que se manifiesta 
en la resistencia al recuerdo durante la asociación libre fue interpretada por 
Freud como derivados de las formaciones psíquicas reprimidas y fundamentará 
más tarde sus desarrollos sobre los actos fallidos (Jensen Pennington y Dorony 
Saturno, 2008, pp. 17-18).



[ 12 ]

Ivonne Patricia León

En contraste con el psicoanálisis, el derecho no solo ha reclamado 
un lugar en el conocimiento científico, sino que él mismo se ha erigido 
como ciencia del derecho o ciencia jurídica. Autores como Savigny, desde 
la escuela histórica del derecho, Puchta o Ihering, con la jurispruden-
cia de conceptos, Hans Kelsen desde su Teoría pura, así como Alf Ross, 
Alchourrón, Bulygin y Calsamiglia, entre otros, han edificado las bases de 
tal pretensión. Parece existir cierto acuerdo en que el objeto de la ciencia 
jurídica es el derecho positivo, ya sea referido a la norma o al ordenamiento. 

La dogmática jurídica ha sido especialmente relevante para la com-
prensión del derecho como ciencia. Desde esta perspectiva se asume la 
coherencia, precisión y completitud de los cuerpos jurídicos, así como la 
exclusión de consideraciones ideológicas, valorativas o axiológicas en ellos. 
Sin embargo, el estatus científico del derecho ha sido tan cuestionado 
como el carácter científico del psicoanálisis. En la ciencia, la justificación 
objetiva es una garantía de verdad para cualquier sujeto que asegura el 
acierto en la acción de cualquier fin que se proponga conforme a la realidad 
(Villoro, 2008, p. 224).

La ciencia jurídica ha sido confrontada por los estudios sociales y crí-
ticos del derecho, para los cuales el derecho encubre intereses, subjetivi-
dades y relaciones de poder. Se niega entonces la posibilidad de un orden 
jurídico axiológico y socialmente neutro, mientras se plantea la necesidad 
de considerar la investigación jurídico-social del fenómeno jurídico como 
realidad social (Muñoz Rocha, 1990, pp. 635, 643). 

Por supuesto, la consideración sobre la ciencia está influida por la 
creencia en un corpus coherente y demostrativo de enunciados. La cien-
cia produce y se produce a partir de enunciados coherentes, descripciones 
más o menos exactas y verificaciones empíricas de hipótesis y teorías, que 
configuran lo que se revelará y funcionará como una verdad admitida, un 
error denunciado, un saber definitivo o un obstáculo superado (Foucault, 
1979, p. 305). O, en los términos de Lacan, al hombre de ciencia

habría que considerarlo en su estilo, en sus costumbres, en las 
modalidades de su discurso, en la manera como, mediante una serie 
de precauciones, se resguarda de ciertos interrogantes que conciernen 
al estatus mismo de la ciencia a cuyo servicio está. (1995b, p. 273)

Ya sea que se les considere al derecho y al psicoanálisis como ciencias o 
no, lo determinante es en todo caso que uno y otro se corresponden con y 
actúan conforme a un entramado complejo de relaciones entre institucio-



[ 13 ]

Introducción. Sujeto, derecho y deseo

nes, prácticas sociales y procedimientos de exclusión social. El sistema de 
derecho y el campo judicial vehiculizan relaciones de dominación, gracias 
a los mecanismos de sometimiento y exclusión que ponen en circulación 
(Foucault, 2002, pp. 35-36). 

Con los nombres de crímenes y delitos, se juzgan no solo los objetos 
jurídicos definidos por el código penal, sino también las pasiones, los ins-
tintos, las anomalías, las inadaptaciones, etc., se castigan las agresiones y, a 
través de ellas, las agresividades, las violaciones y, a la vez, las perversiones 
y los asesinatos, que son también pulsiones y deseos. Con el pretexto de 
conocer al delincuente y explicar un acto, se producen formas de clasificar a 
un individuo como criminal o inadaptado, a la vez que mediante el castigo 
se inhiben sus deseos y necesidades y se hace de él un sujeto que es capaz 
de vivir respetando la ley (Foucault, 2002, p. 26).

Desde la dogmática jurídica se aduce que el objeto del derecho lo cons-
tituyen las normas jurídicas y la conducta humana solo en la medida en 
que esta está determinada por las normas jurídicas como condición o 
efecto (Kelsen, 1982, p. 83). Al mismo tiempo, la práctica penal establece 
sus propias definiciones y categorizaciones2 y proporciona a los mecanis-
mos del castigo legal un asidero justificable no ya simplemente sobre las 
infracciones, sino sobre los individuos; no ya sobre lo que han hecho, sino 
sobre lo que son, serán y pueden ser (Foucault, 2002, p. 27). De esta forma, 
cada sociedad, conforme a sus propias reglas, establece quiénes han de ser 
los sujetos activos en determinados tipos legales y, con ello, configura las 
expulsiones del sistema.

Uno de los aportes más significativos de Freud y el psicoanálisis en 
este sentido fue considerar que la cultura ha sido creada a expensas de la 
satisfacción pulsional y, en buena parte, recreada siempre de nuevo en la 

2. El derecho penal colombiano, por ejemplo, distingue dos tipos de sujetos que 
componen el tipo penal: el sujeto activo, la persona individual con capacidad 
penal que realiza la conducta típica, y el sujeto pasivo, titular del bien jurídico 
protegido o lesionado en el delito. El sujeto pasivo, sin embargo, puede diferir del 
sujeto perjudicado. De otra parte, son bien conocidos los aportes y la influencia 
de la psiquiatría al procedimiento penal, pues permite la categorización de 
sujetos como “enfermos” o “inadaptados” con el objetivo de conocer la psique 
del “criminal” para determinar de esta forma cuál es su pasado y qué se puede 
esperar de él en el futuro, a la vez que considera la posibilidad de existencia de 
“circunstancias atenuantes”. Los estudios de Michel Foucault al respecto resultan 
especialmente esclarecedores.



[ 14 ]

Ivonne Patricia León

medida en que los individuos que ingresan en ella repiten, en favor del 
todo, ese sacrificio de satisfacción pulsional (Freud, 1991, p. 20). Son este 
ejercicio de represión y su relación con la culpa y la necesidad de castigo 
los que han ido configurando buena parte de los estudios de derecho, par-
ticularmente penal y psicoanálisis. 

En el texto “Los que delinquen por conciencia de culpa”, Freud (1984 
[1916]) señala que los actos tipificados como delitos tienen ocurrencia, 
sobre todo, por estar prohibidos. La conducta criminal queda entonces 
referida como síntoma de conflictos intrapsíquicos no resueltos. Al respec-
to, son especialmente sugestivos los desarrollos esbozados a propósito del 
complejo de Edipo, en el cual, el desarrollo de la personalidad de la teoría 
psicoanalítica freudiana presenta el paso de un hombre natural, un ser 
universalmente criminal3, a un hombre “normal” que logra reprimir sus 
pulsiones criminales e integrarse a la sociedad efectivamente (Spazier, 
1984, pp. 374-375). 

La pulsión opera, en este sentido, como fuerza constante proveniente 
del interior del organismo y se define como un estímulo que desestabiliza 
la tendencia a la inercia presente en la vida psíquica. La pulsión ejerce la 
función de un “vacío”, que exige que un acto sea realizado para suprimir 
el desequilibrio tensional provocado por ella y que solo se manifiesta y es 
observable a partir de sus efectos. Es justamente esta pulsión, impalpable 
y ajena a la representación concreta, el lugar del sujeto en la experiencia 
freudiana (Garcia-Roza, 2001, citado en Barroso, 2012, pp. 116-117). 

El sujeto como red de significantes se ha de revelar entonces en el 
campo del sueño, manifestado como comunicaciones que, por arbitrarias 
que parezcan, se conectan con un estado patológico: “hablen de azar, se-
ñores, si les da la gana: yo, en mi experiencia, no encuentro en eso nada 
arbitrario, pues los cruces se repiten de tal manera que las cosas escapan 
al azar” (Lacan, 1995b, p. 53). De esta forma recuerda Lacan la relación que 
hay entre sujeto y significantes y que se establece en La interpretación de los 

3. La fase del complejo de Edipo, complejo de Electra en las niñas de acuerdo con C. G. 
Jung, comprendida entre el tercer y el quinto año de vida del infante, representa 
una teoría basada en la intención de cometer y evitar dos crímenes: el parricidio 
y el incesto con la madre o el padre. Según la antropología psicoanalítica, el niño, 
que al nacer es un ser asocial y polimorfamente perverso, tiene que someterse en 
seguida a la represión de sus pulsiones para evitar estos actos. El resultado de este 
proceso determina con qué reservas intrapsíquicas son adquiridas las condiciones 
necesarias para el desarrollo de estructuras estables de la personalidad, sobre 
todo una función de superyó bien desarrollada (Spazier, 1984, p. 375).



[ 15 ]

Introducción. Sujeto, derecho y deseo

sueños, obra en la que Freud habrá de evidenciar que sujeto e inconsciente 
acontecen en el mismo lugar, toda vez que el inconsciente está constituido 
por aquello que le es negado a la conciencia, esto es, por los pensamientos 
que son representados en la constelación de los significantes. 

Lo simbólico, lo imaginario y lo real, que conforman el nudo borromeo 
de Lacan (2006; figura 1) y se manifiestan en los aspectos hasta aquí señala-
dos, están presentes en toda formación social. Según Elliot, la teoría social 
debe abordar estas tres dimensiones, en especial cuando se pretende erigir 
marcos sociales alternativos, toda vez que estos desempeñan un papel 
central en el movimiento emancipador (1992, pp. 157-160). Sin embargo, 
este reconocimiento no puede ser más el que se emprende con el objetivo 
de la represión o la cura del “síntoma”, sinthome (∑) en Lacan, sino que debe 
pasar por el reconocimiento y autoaceptación de la naturaleza humana, 
ya que, después de todo, “plantear el lazo enigmático de lo imaginario, 
lo simbólico y lo real implica o supone la existencia del síntoma” (Lacan, 
2006, pp. 20-21).

F I G U R A 1 . Los tres anillos del nudo borromeo separados, después 

unidos por el (∑), cuarto anillo.

Fuente: Lacan (2006, p. 21).

En este orden, el objetivo de la cura en el psicoanálisis es la transfor-
mación de la miseria histérica en malestar trivial. No se trata de suprimir 
la represión representada en la norma jurídica ni de entregarse al crimen 
originario del hombre “natural”4. Se procura resquebrajar las resistencias 
psíquicas sin que el sujeto pierda su identidad, pues es esta la que deter-
mina su pertenencia específica al cuerpo social (Espinoza, 1998, p. 209). El 

4. Tal fue el propósito de Wilhelm Reich, estudiante de Freud, quien terminó sus 
días en la locura, haciéndole frente a la ley penal norteamericana, a la cual, aunque 
inquisitorial, no podía oponérsele la arbitrariedad de una práctica basada en 
actuar con el paciente en vez de interpretar la neurosis (Espinoza, 1998, p. 209).



[ 16 ]

Ivonne Patricia León

deseo es, a su vez, deseo del Otro, necesidad de reconocimiento y anhelo 
de ser objeto del deseo de alguien más. 

Teniendo en cuenta los criterios aplicados tradicionalmente, se podrá 
afirmar en contra del procedimiento psicoanalítico que no bastará el argu-
mento de que las motivaciones criminales proceden del inconsciente, por 
lo que estarían sustraídas a la persona consciente y, por ende, al control 
de su voluntad (Spazier, 1984, p. 382). El derecho penal indaga por la cul-
pabilidad, trata de definir la responsabilidad en cada caso y su objetivo es 
el castigo. Explora al delincuente, su pulsión y su deseo, únicamente para 
determinar si en su personalidad existen motivos exculpatorios, entre los 
cuales podrán contemplarse enfermedades no físicas, las neurosis graves 
por ejemplo. 

Sin embargo, no es el objeto del psicoanálisis ayudarle a la justicia a 
establecer la culpabilidad ni generar la posibilidad de absolver al sujeto, a 
quien se la ha imputado una conducta criminal. Su tarea es diferente: el 
psicoanálisis prescinde del castigo y la absolución y, en su lugar, deja fluir 
la libre expresión de los recuerdos y las experiencias, y con ello evidencia 
la existencia del autocastigo. 

En el proceso psicoanalítico se produce el desplazamiento de la moral 
en favor de la conciencia de sí, lo que en el campo de lo social equivaldría 
a “poner el acento en la responsabilidad, que es algo que se puede enseñar 
y aprender, en vez de ponerlo en la culpabilidad que es algo que, por el 
vínculo oculto con el erotismo, se crece con el castigo, finalidad absoluta 
del deseo masoquista” (Espinoza, 1998, p. 210).

El deseo surge, entonces, en el campo del Otro, en el inconsciente, y se 
constituye en relación dialéctica con los deseos que se supone tienen otros, 
por lo que lleva a considerar la condición del producto social del deseo 
como una falta articulada en la palabra y en el lenguaje (Barrionuevo y 
Sánchez, 2013, p. 4). En este sentido, es importante señalar que, de acuerdo 
con Lacan, la función del lenguaje es esencial para que el sujeto ingrese en 
lo simbólico y se separe de lo imaginario. 

El orden imaginario aparece como un universo de ilusiones desorga-
nizadas, imágenes y engaños que se constituyen a partir de una imagen 
reflejante, el espejo. Lo simbólico, por su parte, se presenta como fuerza 
que ordena a la psique en formas socializadas, un orden que determina 
las relaciones psíquicas de las personas frente a las instituciones sociales 
(Elliott, 1992, p. 200). El registro lacaniano, la dimensión del lenguaje, por 
su parte, transita por diversos terrenos discursivos y se materializa en lo 
real, lo simbólico y lo imaginario. Además, lleva implícita la alteridad como 



[ 17 ]

Introducción. Sujeto, derecho y deseo

un recordatorio de que los discursos son siempre dirigidos a un Otro. El 
sujeto nada podría significar salvo para otro significante, al que entonces 
el sujeto que escucha se ve reducido. 

La otra persona, el Otro, adquiere su forma como prerrequisito del desa-
rrollo de un sentir del propio-ser y, al mismo tiempo, se erige como evocación 
de la ausencia (vacío) que constituye la subjetividad (Elliott, 1992, pp. 167, 
201). De esta forma, el sujeto en la teoría de Lacan se configura a partir de 
la relación alienación-separación, que transita entre el lenguaje y el orden 
simbólico. La alienación es en este espectro es la categoría en la que se con-
figura la relación entre el sujeto y el Otro y, por tanto, aquella que conduce 
a la consideración sobre lo social constitutivo del sujeto. 

El primer momento en la constitución del sujeto es la aparición del 
deseo del Otro materno (alienación, figura 2), cuya finalidad es la cons-
trucción de lo simbólico. En el segundo momento interviene el nombre 
del Padre, proceso o ley de metáfora (paterna) primordial, que cumple 
con la función de separación, castración a nivel imaginario, que produce 
el sujeto del psicoanálisis, el sujeto borrado que es representado en el es-
quema lacaniano por la “S” tachada ($). Es así que finalmente se revela la 
falta del Otro dado que, por estructura, el objeto está perdido y ofrece un 
lugar, ya que hay algo que al Otro le falta (Barrionuevo y Sánchez, 2013, 
p. 6; Lacan, 1995a, p. 317).

F I G U R A 2 . Representación de los conceptos de alienación y separación de Lacan5

Fuente: Eidelsztein (2009, p. 82).

La sustitución de un significante, el deseo del Otro, por otro signifi-
cante, la producción propia, genera una separación entre las dos cadenas 

5. “La parte izquierda representa la primera operación, el v el alienante (v), con 
orientación izquierda-derecha, como la escritura alfabética; la segunda, la 
separación, tiene la orientación contraria y cierra, por así decirlo, el círculo” 
(Eidelsztein, 2009, p. 82).



[ 18 ]

Ivonne Patricia León

significantes, la del sujeto y la del Otro. De esta forma, el inconsciente 
no es más que el discurso del Otro. En palabras de Elliott, “el estadio del 
espejo es un drama cuyo lanzamiento interior lo precipita desde una insu-
ficiencia hasta una anticipación […] y la coraza de una identidad alienada 
[…] marcará con su rígida estructura todo el desarrollo mental del sujeto” 
(1992, p. 173).

La separación entre ambos significantes, sujeto y Otro, se conserva 
gracias a la figura del fantasma, mediante la cual se asegura un lugar en 
el —deseo— Otro. El sujeto se ubica en el lugar de aquello que supone le 
falta al Otro. Sin embargo, el deseo se presenta indescifrable, se escapa; 
su sentido es el que le atribuye el sujeto cuando intenta responderse qué 
desea el Otro: tal es el sentido del fantasma. No obstante, el objeto del 
deseo nunca coincide con el objeto causa del deseo, así que la realidad es 
vista por el sujeto a través del fantasma, “así como supongo que soy mirado, 
así me veo” (Barrionuevo y Sánchez, 2013, p. 8).

El hombre es un sujeto descentrado por cuanto se halla comprometido 
en un juego de símbolos, en un mundo simbólico y, en este escenario, la 
palabra es el objeto de intercambio por el cual nos reconocemos. El reco-
nocimiento se produce gracias a un tercero, el Otro, aquello que encontra-
mos en el inconsciente. El yo (en francés, Je) al interior de la conciencia es 
aquello respecto de lo cual lo inmediato de la sensación se pone en tensión. 
El yo no puede ser entonces más que una función imaginaria, aunque es-
tructure al sujeto. En otras palabras, el sujeto solo se plantea como yo en el 
momento en el que aparece el sistema simbólico (Lacan, 2008, pp. 80-84).

F I G U R A 3 . Esquema λ (Lambda). El efecto de subjetividad en el esquema en L se sitúa por 

entero en el lugar del Otro. S denota al sujeto inconsciente del lenguaje (como espacio 

del sujeto del deseo). El Otro (A) es el efecto del lenguaje como tal. La a minúscula 

y otro designan al yo y al objeto imaginario del deseo, respectivamente. 

Fuente: Elliott (1992, p. 173) y Lacan (2008, p. 365). 



[ 19 ]

Introducción. Sujeto, derecho y deseo

La sociedad se manifiesta, en este sentido, como ausencia en el Otro. 
Las imágenes ideales de sociedad se elevan como reflejo de un sujeto alie-
nado primero y escindido después. Sujeto que es hablado y pensado por 
el Otro (A), al tiempo que es reflejo del deseo proveniente del otro (a) y 
dirigido hacia él. Todos estos procesos tienen lugar en el nudo borromeo 
y sus intersecciones, entre lo simbólico, lo imaginario y lo real, y se mani-
fiestan unas veces como sinthome, otras como inhibición y algunas como 
angustia. En este espectro, que la sociedad es fantasma y fantasía, deseo del 
otro y nombre del Padre, para reprimir unas veces y para cercenar otras. 

La represión de la agresividad es, en este esquema, el primer sacrificio 
que la sociedad exige al individuo. La cultura, y con ella, el derecho y la 
norma jurídica imponen límites a thánatos con el propósito de contener 
sus manifestaciones y, de esta forma, imponer el principio de la realidad 
sobre el principio del placer y el superyó. Y, sin embargo, no puede ser 
represión absoluta, es necesario entonces que eros como fuerza vital y 
creativa se manifieste en la forma de agresividad canalizada, energía que 
se decanta por la perfectividad, el impulso de mejoramiento, que ahora 
deviene social y no solo individual. 

Finalmente, solo cabría agregar que un estudio de la relación entre 
psicoanálisis y derecho, lo que se ha considerado una articulación (casi) 
imposible de realizar, puede aportar elementos en la comprensión del 
derecho como mediación entre la ley simbólica del relato familiar y la 
regla social que intenta regular o distribuir el goce. Después de todo, en 
palabras de Winkler, “el derecho no puede suplir lo que desde el sujeto 
no alcanza a nombrarse, y una sociedad que no pretende humanizar 
su derecho habla de un enmudecimiento propio, que habrá de repetir 
incansablemente con los pasajes-al-acto de sus excluidos sujetos” (2016, 
p. 10). Justamente, esta es la razón por la que presentamos a la comu-
nidad académica el libro Psicoanálisis, derecho y política como un espacio 
capaz de inspirar nuevos debates. 



[ 20 ]

Ivonne Patricia León

Referencias

Barrionuevo, J. y Sánchez, M. (2013). Deseo, deseo del otro y fantasma [documento 
pdf]. Buenos Aires: Universidad de Buenos Aires. Recuperado de https://
goo.gl/ZjYpYI

Barroso, A. de F. (2012). Sobre la concepción de sujeto en Freud y Lacan. Alternativas 
en Psicología, xvi(27), 115-123. Recuperado de https://goo.gl/5Gt7zs

Eidelsztein, A. (2009). Los conceptos de alienación y separación de Jacques Lacan. 
Desde el Jardín de Freud, 9, 73-86.

Elliott, A. (1992). Teoría social y psicoanálisis en transición. Sujeto y sociedad de Freud 
a Kristeva. Buenos Aires: Amorrortu.

Espinoza, O. (1998). Culpabilidad, derechos humanos y psicoanálisis. Revista 
Colombiana de Psicología, 7, 207-211.

Foucault, M. (1979). La arqueología del saber. (Trad. de A. Garzón). México: Siglo 
XXI.

Foucault, M. (2002). Vigilar y castigar. Buenos Aires: Siglo XXI.
Foucault, M. (2006). Defender la sociedad. México: Fondo de Cultura Económica.
Freud, S. (1896). L'Hérédité et l'étiologie des névroses. Revue Neurologique, 4(6), 

161-169.
Freud, S. (1984). Obras completas. Contribución a la historia del movimiento psicoa-

nalítico. Trabajos sobre metapsicología y otras obras (vol. XIV). Buenos Aires: 
Amorrortu.

Freud, S. (1991). Obras completas. Conferencias de introducción al psicoanálisis (partes 
I y II) (vol. XV). Buenos Aires: Amorrortu. 

Kelsen, H. (1982). Teoría pura del derecho. (Trad. de R. J. Venengo). México: 
Universidad Nacional Autónoma de México.

Jensen Pennington, H. y Dorony Saturno, L. (2008). Aspectos básicos del psicoa-
nálisis freudiano y neofreudiano. En C. Castanedo Secadas, Seis enfoques 
psicoterapéuticos (pp. 17-18). México: El Manual Moderno.

Lacan, J. (1995a). El seminario de Jacques Lacan. Libro 3. La psicosis. Buenos Aires: 
Paidós.

Lacan, J. (1995b). El seminario de Jacques Lacan. Libro 11. Los cuatro conceptos fun-
damentales del psicoanálisis. Buenos Aires: Paidós.

Lacan, J. (2006). El seminario de Jacques Lacan. Libro 23. El sinthome. Buenos Aires: 
Paidós.

Lacan, J. (2008). El seminario de Jacques Lacan. Libro 2. El yo en la teoría de Freud y 
en la técnica psicoanalítica. Buenos Aires: Paidós.



[ 21 ]

Introducción. Sujeto, derecho y deseo

Muñoz Rocha, C. (1990). La ciencia del derecho. Jurídica. Anuario del Departamento 
de Derecho de la Universidad Iberoamericana, 20, 631-646. Recuperado de 
https://goo.gl/UtpSu6

Spazier, D. (1984). Psicoanálisis y derecho penal. Revista de la Asociación Española 
de Neuropsiquiatría, 4(11), 363-372. Recuperado de https://goo.gl/Pxtiiv

Villoro, L. (2008). Creer, saber, conocer. México: Siglo XXI.
Winkler, P. (2016). Una articulación (casi) imposible: derecho y psicoanálisis. 

Affectio Societatis, 6(11). Recuperado de https://goo.gl/2yE0gR





SERIE DE INVESTIGACIONES JURÍDICO-POLÍTICAS  DE LA UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA

Apuntes para una propuesta de 
relacionamiento entre psicoanálisis, 

política y derecho: la crítica de la 
ideología como mediadora entre 
derecho, política y psicoanálisis

1O s c a r  M e j í a  Q u i n t a n a*

Introducción

Este capítulo plantea algunos puntos de relacionamiento entre el dere-
cho y el psicoanálisis que permiten consolidar una línea de investigación 
que involucra ambas disciplinas, a partir, en una primera instancia, de los 
desarrollos personales que sobre el particular se han podido explorar a lo 
largo de mi experiencia y producción académicas.

Un punto nodal lo representa sin duda la reflexión reichiana sobre  
el análisis del carácter y la función del orgasmo. A diferencia de Freud, el 
análisis de Reich se centrará no solo en los aspectos psíquicos, sino en la 
somatización de los mismos, lo que fundamentará por tanto la estrategia 
terapéutica en la superación de estos, en cuanto las bases de la economía 
libidinal se encuentran precisamente afectadas allí. 

Pero no se trata aquí de adentrarnos en un terreno que no nos concier-
ne, el de psicoanálisis y sus estrategias terapéuticas, sino de inferir de la 
teoría de Reich ciertos elementos que permitan problematizar la relación 
derecho-psicoanálisis. Y sin duda ello se puede encontrar en la categoría 
de coraza caracterológica, propuesta por Reich.

* Profesor titular (tenencia del cargo) del Departamento de Derecho de la Facultad 
de Derecho, Ciencias Políticas y Sociales de la Universidad Nacional de Colombia. 
Correo: omejiaq@unal.edu.co



[ 24 ]

Oscar Mejía Quintana

En términos generales, como se verá, la coraza caracterológica es la 
expresión de nuestra personalidad en su conjunto, ya sea en términos or-
gásticos (es decir, “sanos”, relativamente) como neuróticos. En la medida 
en que la coraza domina y someta a la personalidad y no lo contrario, el 
individuo será más o menos neurótico. 

Pero la coraza caracterológica es solo el puente conceptual para los efec-
tos de este escrito exploratorio, ya que permite enlazar con otro concepto 
que a mi modo de ver posibilita rastrear la relación derecho-psicoanálisis: 
el sujeto ideológico. La inferencia que puede deducirse de ambos es que, 
efectivamente, el sujeto ideológico sería equivalente a la coraza caracte-
rológica, en especial, con lo que tiene que ver con un tipo particular de 
carácter: el fálico-narcisista.

Confluyen aquí dos frentes disciplinarios de reflexión directamente: 
el psicoanálisis en su versión freudiano-reichiana (por lo menos) y lo que 
podemos denominar la crítica de la ideología, tal como el marxismo y en 
especial Habermas han llegado a plantearlo en tales términos. Pero la pre-
gunta que el lector plantea inmediatamente es ¿y dónde está el derecho?

En otros estudios he mostrado que el capitalismo global se monta, en 
últimas, en dos procesos: de una parte, la exacerbación de la individua-
ción y, de otra, como soporte institucional de ello, la jurisdicción que en 
términos de derechos fundamentales se requiere para garantizar plenas 
libertades individuales y colectivas que la globalización, en todos sus ni-
veles, precisa y exige.

En la medida en que los procesos de individuación se fortalecen para 
garantizar el sustrato humano de la globalización, se exacerba eso que 
MacIntyre ha llamado el individuo qua individuo, es decir, el sujeto ideo-
lógico que se sostiene, se consolida y se proyecta como individuo, por su-
puesto, pero materialmente como sujeto jurídico, además y especialmente. 
Aquí, sujeto ideológico (individuo qua individuo) y sujeto jurídico (indivi-
duo sujeto de derechos) se imbrican y entrelazan estrechamente. 

Pero… y ¿el psicoanálisis? Pareciera quedar perdido de nuevo en esta 
maraña jurídico-política que se bambolea entre el sujeto jurídico y el sujeto 
ideológico sin que sea clara, entonces, la relación con el psicoanálisis. Aquí 
es donde las reflexiones de Lowen sobre el narcisismo cobran vigencia 
inusitada. Pues el narcisismo, esa exacerbación del individualismo con-
temporáneo, además de ser prácticamente la expresión caracterológica por 
excelencia del capitalismo en general, el carácter fálico-narcisista, común a 



[ 25 ]

Apuntes para una propuesta de relacionamiento entre psicoanálisis, política y derecho

hombres y mujeres según Reich, en especial de la globalización —tal como 
la sociología de la globalización lo ha puesto de presente en los estudios 
de Lash, Friedmann y Harvey, entre otros— es una de las patologías de 
la personalidad por excelencia de los tiempos actuales.

En ese punto, por tanto, sujeto ideológico, sujeto jurídico y sujeto tera-
péutico se intrincan de tal forma que la consideración transdisciplinaria 
psicoanálisis-derecho se impone como una óptica de reflexión capaz de 
dar cuenta de la compleja condición del individuo contemporáneo y de los 
procesos jurídicos, ideológicos y psíquicos que lo condicionan y determinan 
por encima de su propio autoconocimiento y voluntad. 

El objetivo de este ensayo es proporcionar elementos que alimenten 
esta intuición inicial, es decir, la de los fundamentos de una perspectiva 
desde la cual se pueda abordar la relación derecho-psicoanálisis en tér-
minos de la ecuación sujeto jurídico-sujeto ideológico-sujeto terapéutico.

En ese orden, abordaremos inicialmente algunos elementos básicos, 
muy básicos del psicoanálisis, para después acercarnos a las generalidades 
de la teoría de Wilhelm Reich y reconstruir a partir de ella algunos de sus 
planteamientos, así como la apuesta de Marcuse en Eros y civilización que 
indirectamente fortalece la tesis reichiana. Enseguida, retomaremos el 
problema de la ideología y los tanteos que suscitó en determinados autores 
con el fin de sustentar la relación coraza caracterológica-sujeto ideológico-
jurídico tal como la he presentado esquemáticamente.

Finalmente, se hará una reflexión multidisciplinaria sobre el individuo 
y los procesos de individuación contemporáneos, de Lipovetsky a Bauman y 
Beck, que permitan alimentar nuestra hipótesis de trabajo sobre el indivi-
duo como sujeto ideológico, objeto de análisis y terapia, para culminar con el 
diagnóstico de Lowen sobre el narcisismo en la época actual y su incidencia 
estructural en las patologías de la personalidad del capitalismo global. 

Psicoanálisis básico

Etapas del desarrollo psicosexual
Según la teoría psicoanalítica de Freud, el desarrollo de la personalidad 

en la niñez se divide en dos etapas psicosexuales. Cada una está domina-
da por exigencias biológicas instintivas, innatas, que son de naturaleza 
hedonística (que buscan placer). Durante cada uno de estos periodos su-
cesivos, la satisfacción sexual se encuentra en la estimulación de varias 
zonas “erógenas” del cuerpo: la boca, el ano y los genitales. Estas fuerzas 



[ 26 ]

Oscar Mejía Quintana

sexuales tan ampliamente concebidas se denominan libido y comprenden 
todas las maneras en que un individuo obtiene satisfacción de la estimu-
lación corporal. 

En cada etapa del desarrollo, la medida en que se satisfagan o se frus-
tren tales pulsiones libidinales dará lugar al conflicto intrapsíquico. El exce-
so ya sea de satisfacción o de frustración durante la vida impide que se pase 
normalmente a la siguiente etapa y se dice que lleva a la fijación en tal etapa. 
Tales fijaciones influyen después en la manera como el niño interactúe con 
su ambiente. Así como se afirma que la fijación anal supone que conduce a 
un carácter tacaño, pulcro, obstinado, obsesivo compulsivo, se afirma que 
la fijación oral es una causa de la drogadicción, de comer compulsivamente, 
e incluso, de la tendencia al sarcasmo y de la facilidad verbal.

La etapa más primitiva del desarrollo psicosexual es la etapa oral, en 
la que la región de la boca es la fuente primaria de la alimentación, la  
estimulación y del contacto con el ambiente. La siguiente etapa, la anal, en 
primer lugar, centra la satisfacción en la eliminación de las heces y luego en 
su retención. En la mayoría de las culturas, las exigencias sociales se opo-
nen al placer que el niño obtiene del proceso y del producto de la excreción 
y buscan suprimirlo y regularlo. El periodo general final de satisfacción 
erótica se centra en torno a la exploración y la explotación del cuerpo de 
uno mismo, especialmente, del pene del varón y la vagina de la mujer. 

A esta etapa fálica sigue la etapa latente, donde el impulso sexual parece 
adormecido. Por último, con la pubertad, el individuo llega a la etapa genital 
de la diferenciación sexual, se aparta del autoerotismo para orientarse ha-
cia la estimulación que nace del contacto sexual con otra persona. A medida 
que progresan a través de estas etapas, los niños aprenden a identificar su 
función sexual adecuada, desarrollan una conciencia a través de la resolu-
ción de su atracción sexual por el progenitor del sexo opuesto (situación 
edípica donde, inconscientemente, el hijo “mata” al padre para “poseer” a 
la madre) y se preparan para la heterosexualidad del adulto normal.

Aunque este esquema atentó contra la profundidad del aporte de Freud, 
a quien se debe leer más cuidadosamente, proporciona, sin embargo, el 
trazo fundamental de su tema central: el desarrollo de la personalidad. 
Cabe mencionar que este portentoso diseño de la psique humana no fue 
hecho a través de la observación de los niños (a la manera de Piaget), sino 
de la propia introspección analítica de Freud y de sus entrevistas psicoa-
nalíticas con pacientes adultos.



[ 27 ]

Apuntes para una propuesta de relacionamiento entre psicoanálisis, política y derecho

Conceptos básicos de la teoría psicoanalítica

Ello, superego y ego
Freud explica las diferencias individuales, con la sugerencia de que 

cada persona maneja sus pulsaciones fundamentales (eros y thánatos) de 
diferente manera. Para explicar estas diferencias, las parangonaba con una 
batalla continua entre dos partes de la personalidad, el ello y el superego, 
moderados por una tercera parte, el ego.

Se concibe el ello como la parte primitiva e inconsciente de la personali-
dad: el almacén de las pulsiones fundamentales. El ello funciona de manera 
irracional; los impulsos exigen su expresión y satisfacción a costa de lo 
que sea, sin detenerse a considerar si lo que desea es posible o moralmente 
aceptable. Se caracteriza por el tipo de pensamiento de proceso primario 
con que nos ocupamos en nuestros sueños. Durante este pensamiento, no 
valen las reglas de la lógica y la realidad, por lo que podemos estar en dos 
lugares al mismo tiempo, retroceder en el tiempo o hacer cosas imposibles.

El superego es el receptáculo de los valores del individuo, lo que incluye 
sus actitudes morales. El superego se corresponde con lo que burdamente 
se ha llamado la conciencia; se desarrolla cuando el niño incorpora las 
prohibiciones de sus padres y de otros hacia cierto tipo de acciones. El 
superego también incluye el ego ideal, que se desarrolla mientras el niño 
incorpora las opiniones de otros en el tipo de persona que a él le gustaría 
llegar a ser. Así el superego, el representante de la sociedad en el individuo, 
a menudo está en conflicto con el ello. El ello desea solamente hacer lo 
que le agrada, mientras que el superego quiere hacer lo que es “correcto”.

En este conflicto, el ego desempeña la función de árbitro. El ego re-
presenta la imagen que tiene el individuo de la realidad, de qué cosa es 
causa de otra y de qué cosas son posibles en el mundo como se percibe 
realmente. Parte de la tarea del ego es elegir las acciones que gratificarán 
los impulsos del ello sin tener consecuencias indeseables. Así, pues, el 
ego probablemente bloqueará el impulso de volar saltando desde un des-
peñadero y acaso lo sustituya por la pasión por el paracaidismo o por una 
vuelta en la montaña rusa. 

Cuando el ello y el superego están en conflicto, el ego generalmente 
trata de establecer un arreglo en el que, por lo menos parcialmente, am-
bos queden satisfechos. Para lograrlo, puede hacer uso de uno o varios 
“mecanismos de defensa” inconscientes. Tomando en consideración que 



[ 28 ]

Oscar Mejía Quintana

el modelo de Freud supone que cualquier deseo tiene una energía psíquica 
asociada a él, cada uno de estos mecanismos presupone hallar alguna salida 
a la energía aparejada con el deseo inaceptable.

Según la teoría freudiana, todos tenemos ciertos impulsos que no son 
aceptables en nuestra sociedad y, por ello, en cierta medida, utilizamos 
estos mecanismos de defensa. Sin embargo, el abuso de ellos constituye la 
neurosis. Una persona neurótica invierte tal cantidad de su energía desvian-
do, ocultando y volviendo a dirigir sus impulsos inaceptables, que le queda 
poca energía para desarrollar trabajo productivo o tener relaciones que le 
produzcan satisfacción. Los conflictos en que se enfoca la teoría psicoa-
nalítica son aquellos que se suponen han emergido durante las diferentes 
etapas psicosexuales del desarrollo. Por eso, se cree que la capacidad del 
individuo para ajustarse en su vida posterior está determinada en gran 
parte por las experiencias de la niñez temprana. 

Si en la niñez temprana se han reprimido conflictos dolorosos sin 
haberse resuelto adecuadamente, estos seguirán, aunque inconscientes, 
influyendo en los pensamientos, los sentimientos y la conducta del indivi-
duo, produciéndole tensión emocional y dificultades de ajuste. La concep-
ción freudiana de una personalidad saludable nos presenta a quien puede 
ocuparse con éxito de atender al amor y al trabajo, a pesar de que Freud 
fue más o menos pesimista sobre la capacidad del hombre civilizado para 
escapar de la neurosis.

Eros y thánatos
Freud fue un observador incansable. A partir de millares de obser-

vaciones concienzudas de sí mismo y de sus pacientes vieneses, sacó la 
conclusión que toda conducta está gobernada por dos pulsiones funda-
mentales. Freud consideró que estas pulsiones fundamentales (que no 
son instintos) estaban presentes en todo individuo desde el momento de 
nacer y las nombró eros y thánatos. 

Eros, la “pulsión sexual” o “instinto de vida”, de hecho, significaba 
más de lo que de ordinario se entiende por pulsión sexual. Eros abarcaba 
todo esfuerzo de síntesis creadora; una expresión de esta pulsión, pero 
solo una, se vio en la urgencia de la unión sexual. Thánatos, “la pulsión 
agresiva” o “instinto de muerte”, incluía todo empeño hacia la destruc-
ción de sí mismo o por romper la forma y las reglas. Freud suponía que la 
actividad psicológica, al igual que la actividad física, consume energía. A 
la energía de la pulsión creativa, eros, la llamó libido; sin embargo, Freud 



[ 29 ]

Apuntes para una propuesta de relacionamiento entre psicoanálisis, política y derecho

nunca sugirió un término independiente para la energía psíquica asociada 
supuestamente a thánatos.

Los lapsus y los síntomas
¿Qué testimonios existen de que realmente ocurren los conflictos que 

describiera Freud? La respuesta de Freud ha pasado a la cultura popular 
como lapsus. Según Freud, estos impulsos inaceptables que llevamos den-
tro, con todo lo inhibidos, reprimidos o contenidos que estén, seguirán 
luchando por manifestarse. El deseo del hombre por confesar sus trasgre-
siones imaginarias en contra de la sociedad “le mana de los poros” y toma 
muchas formas; por ejemplo, el olvido de una importante cita no puede 
ser accidental, sino una manifestación de esta tendencia por expresar lo 
que realmente sentimos. Según Freud, tales lapsus son significativos y su 
sentido está en su intención inconsciente. De la misma manera se pueden 
explicar esos errores en términos de resultado final, aun cuando el escucha 
esperaba oír otro significado o cuando el comunicador aparentemente 
había tratado de decir otra cosa. Freud consideró que estos lapsus inevi-
tablemente indican un deseo real.

Freud pensaba que las perturbaciones más serias, como los temores 
irracionales, las parálisis sin causa física o la ansiedad incontrolable, tam-
bién tenían un significado en la vida del individuo, pues expresaban su 
sentimiento de desamparo haciendo que los demás se preocuparan por él. 
Consideró que tales síntomas eran meras señales de algún conflicto interno 
y que la tarea del terapeuta sería revelar la conexión entre el síntoma y el 
problema que lo causa. De tal forma, tanto para la conducta normal como 
para la “anormal”, Freud postuló el principio del determinismo psíquico, a 
saber, que los acontecimientos mentales no ocurren azarosamente, por 
fortuitos que puedan parecer, sino que se relacionan significativamente 
cuando los exploramos profundamente. De hecho, Freud halló que incluso 
los sueños parecen ser expresiones, aunque enmascaradas, de procesos 
ocultos inconscientes.

Terapia psicoanalítica
La terapia psicoanalítica es una técnica intensiva y prolongada para la 

exploración de las motivaciones inconscientes del individuo, que presta 
atención especial a las primeras fuentes de conflicto y de represión. Lo que 
se propone es traer a la conciencia tales recuerdos y conflictos reprimidos 
para ayudar a la persona a resolverlos a la luz de la realidad adulta.



[ 30 ]

Oscar Mejía Quintana

Este proceso lleva a cabo un cambio radical en la estructura funda-
mental de la personalidad del individuo. El psicoanálisis utiliza diversas 
técnicas para traer a la conciencia los conflictos reprimidos y ayudar al 
paciente a resolverlos. Entre estas figuran los análisis de la asociación libre, 
de los sueños, de las resistencias y de las transferencias.

Análisis de la asociación libre
El método principal utilizado por el psicoanalista para indagar en el 

inconsciente y liberar el material reprimido es el de la asociación libre. El 
paciente se recuesta cómodamente en un diván y deja que su mente va-
gue libremente mientras habla de sus pensamientos, deseos, sensaciones 
físicas e imágenes mentales, según se le van presentando. Se le alienta a 
que revele todos sus pensamientos, independientemente de lo íntimo que 
sea, de lo dolorosos que resulten o de que no parezcan tener importancia. 
El terapeuta se coloca detrás del paciente para no distraerlo o interrumpir 
la corriente de asociaciones.

Freud sostuvo que las asociaciones libres están sujetas a la determi-
nación y no son una cuestión de elección. La tarea del analista es, por 
tanto, rastrear el origen de las asociaciones hasta su núcleo interior y ver 
a través del disfraz con que pueden aparecer los impulsos reprimidos, para 
identificar lo que está bajo la superficie.

Análisis de los sueños
Los terapeutas psicoanalíticos tratan de alcanzar una mayor compren-

sión de la motivación inconsciente del paciente valiéndose de la técnica 
del análisis de los sueños. Cuando el individuo está dormido, su yo, presu-
miblemente, está menos en guardia contra los impulsos inaceptables que 
se originan en el ello, de manera que un motivo que no puede expresarse 
a la luz del día encuentra su expresión en el sueño.

Algunos motivos son tan inaceptables para el yo consciente, sin em-
bargo, que no se pueden revelar patentemente ni siquiera en sueños, tanto 
que ni al individuo, ni su inconsciente, podrían tratar racionalmente con 
estas fuerzas rebeldes. Una de las metas del psicoanálisis es vencer estas 
resistencias y hacer que el paciente se enfrente a estas ideas, deseos y ex-
periencias dolorosas. La tarea de vencer las resistencias es larga y difícil, 
pero se considera absolutamente esencial para traer a la conciencia todo 
el problema, pues es allí donde puede resolverse.



[ 31 ]

Apuntes para una propuesta de relacionamiento entre psicoanálisis, política y derecho

Análisis de la transferencia
En el transcurso del tratamiento psicoanalítico, el paciente común-

mente adquiere una reacción emocional respecto del terapeuta, al que 
identifica con alguna persona que ha figurado en el núcleo de un conflicto 
emocional en el pasado. A esta fase de la terapia se la conoce con el nombre 
de transferencia. En la mayoría de los casos, el analista es identificado con 
un padre o con un amante. A la transferencia se le llama positiva cuando 
los sentimientos vinculados al terapeuta son de amor o de admiración y 
negativa cuando consiste en hostilidad o envidia. A menudo, la actitud 
del paciente es ambivalente, es decir, experimenta tanto sentimientos 
positivos como negativos respecto del terapeuta, tal y como los niños lo 
hacen con sus padres.

La tarea a la que se enfrenta el analista al manejar la transferencia es 
difícil y peligrosa por razón de la vulnerabilidad emocional del paciente, 
pero es un aparte fundamental del tratamiento. El terapeuta ayuda al pa-
ciente a interpretar los sentimientos transferidos y a descubrir su fuente 
en antiguas experiencias y actitudes.

Sin embargo, se debe tener presente que el terapeuta no es un analis-
ta perfectamente programado y objetivo de la información del paciente. 
A pesar de todos sus esfuerzos por mantener un divorcio emocional, aun 
responderá de una manera personal a los problemas del paciente. En la in-
tensa interacción diádica que debe ocurrir cuando dos personas se reúnen 
hasta cinco veces por semana durante varios años para discutir problemas 
personales, es difícil que el analista mantenga equilibradas sus propias 
reacciones en el cero psicológico.

Psicoanálisis y sujeto neurótico

Reich: la coraza caracterológica
El análisis del carácter de Reich y sus estudios sobre la función del 

orgasmo ponen de presente un carácter que el capitalismo y, posteriormen-
te, el capitalismo posfordista, impondrá como el tipo caracterológico por 
excelencia: el fálico narcisista, tanto para hombres como para mujeres. En 
esa línea, como se verá más abajo, los estudios de Lowen, que profundizan 
los de Reich, evidenciarán de qué forma el rasgo caracterológico preponde-
rante en los tiempos actuales es el del narcisismo, lo que coincide con las 
reflexiones de pensadores y sociólogos sobre los procesos de individuación 
en las sociedades posmodernas.



[ 32 ]

Oscar Mejía Quintana

En efecto, para Reich, el estudio de la función dinámica y del significa-
do de las reacciones caracterológicas revela que el carácter es en esencia un 
mecanismo de protección narcisista. Así como durante la situación analítica 
sirve como protección para el yo, así también se desarrolla en otros mo-
mentos como mecanismo de protección contra los peligros. Si se remonta 
el análisis del carácter al periodo de su formación definitiva, esto es, a la 
fase edípica, encontraremos que el carácter se forma bajo la influencia 
del amenazante mundo exterior y de los impulsos instintivos que luchan 
por su expresión. En este sentido, la necesidad de reprimir las demandas 
instintivas da origen a la formación del carácter.

Así pues, son dos los principios fundamentales de la formación del ca-
rácter: evitar y absorber la angustia. Empero existe un tercero: el principio 
del placer. La formación del carácter pone en movimiento a fin de evitar los 
peligros implicados en la gratificación de los instintos. Una vez formado el 
carácter, sin embargo, el principio del placer trabaja en el sentido de que 
aquel sirve no solo a finalidades defensivas, sino también a una disfrazada 
gratificación de los instintos. 

Los impulsos no consumidos en la formación del carácter luchan por 
su gratificación directa, a menos de que logre reprimírselos. La índole de la 
gratificación directa está determinada por la forma del carácter. Conocer 
cuáles impulsos son usados para la formación del carácter y a cuáles se les 
permite gratificación directa determina no solo la diferencia entre salud y 
enfermedad, sino también entre los diversos tipos de carácter. En términos 
generales, el yo (ego) forma el carácter haciéndose cargo de cierto impulso 
que había sido reprimido y usándolo como defensa contra otro impulso.

La cualidad final del carácter se determina en dos formas. Primero, 
cualitativamente, según la etapa del desarrollo libidinal en el cual el proce-
so de formación del carácter recibió las influencias más decisivas, en otras 
palabras, según el punto específico de fijación de la libido. De conformidad 
con eso, se distinguen caracteres depresivos (orales), masoquistas, genital-
narcisistas (fálicos), histéricos (genital-incestuosos) y compulsivos (fijación 
sádico-anal). Segundo, cuantitativamente, según lo que Reich denomina 
la economía libidinal que, a su vez, depende de los factores cualitativos. La 
determinación cualitativa de la forma caracterológica podría denominarse 
determinación histórica, y la cuantitativa determinación actual.

Si la coraza caracterológica supera cierto grado, si en su formación se 
han usado la mayoría de los impulsos que normalmente sirven al contacto 
con la realidad, si con ella ha disminuido considerablemente la posibilidad 



[ 33 ]

Apuntes para una propuesta de relacionamiento entre psicoanálisis, política y derecho

de gratificación sexual, están dadas todas las condiciones para la forma-
ción de un carácter neurótico. El carácter genital, en cambio, varía entre 
la tensión libidinal y la adecuada gratificación libidinal, esto es, posee una 
economía libidinal ordenada. 

La expresión “carácter genital” se justifica porque solo la primacía 
genital y la potencia orgásmica (también determinada por una estructura 
de carácter definido) garantizan una economía libidinal ordenada. Con 
respecto a sus diferencias cualitativas, el carácter genital y el carácter 
neurótico son tipos ideales. Los caracteres reales son tipos mixtos y la posi-
bilidad de una buena economía libidinal depende de los grados de mezcla.

Coraza caracterológica y terapia
El primer obstáculo que se encuentra al tratar de moldear ciertas con-

ductas patológicas que reside en el ser total del paciente, en su carácter, 
según afirmaba Reich. En el tratamiento terapéutico, la coraza caracte-
rológica se hace sentir en forma de resistencia caracterológica, y es sobre 
esta, antes que a la misma interpretación del inconsciente, a donde debe 
dirigirse la actividad del terapeuta. Descubrir y eliminar estas resistencias, 
inconscientes y somatizadas, son las tareas del analista. 

Sin embargo, las personas reaccionan con odio intenso ante cualquier 
intención de perturbar el equilibrio neurótico mantenido por su coraza. 
Esa inevitable reacción se manifiesta como el mayor obstáculo en el camino 
de la investigación de la estructura caracterológica. Empero, la destruc-
tividad nunca se libera, sino que está siempre encubierta por actitudes 
caracterológicas opuestas. 

Cuando las situaciones de la vida exigen lo contrario, la reacción es, 
en cambio, de consideración, amabilidad, sujeción, falsa modestia, o sea, 
toda suerte de rasgos caracterológicos que gozan de estima como virtudes 
humanas y que incuestionablemente paralizan todo impulso activo y vivo 
del individuo (Reich, 1978, pp. 62-128; Reich, 1977, pp. 114-225).

Los estratos del carácter son comparables a los estratos geológicos o 
arqueológicos que, análogamente, son historia solidificada. Un conflicto 
activo en cierta época de la vida deja sus huellas en el carácter en forma de 
rigidez, pues funciona automáticamente y es difícil de eliminar. El indivi-
duo no lo siente como algo extraño a sí mismo sino, a menudo, como algo 
rígido e inflexible o como la pérdida o disminución de la espontaneidad. 

Cada uno de esos estratos de la estructura del carácter es un trozo de his-
toria viva que está conservado en otra forma y que continúa activo. Aflojando 



[ 34 ]

Oscar Mejía Quintana

esos estratos, los viejos conflictos pueden ser reavivados. Estos estratos 
pueden funcionar automáticamente formando una unidad compacta difícil 
de penetrar y que semeja una coraza que rodea al organismo vivo. Esa coraza 
puede ser superficial o profunda, blanda como una esponja o dura como el 
acero. Su función esencial consiste en proteger contra el displacer.

Por esto, una determinada estructura psíquica es al mismo tiempo 
una determinada estructura biofísica, y, por tanto, al aflojar las actitudes 
caracterológicas crónicas podemos producir reacciones en el sistema ve-
getativo. Esta irrupción en el dominio vegetativo es tanto más completa 
y potente cuanto más a fondo sean tratadas no solo las actitudes del ca-
rácter, sino también las actitudes musculares correspondientes (Reich, 
1978, pp. 346-357). 

De allí que parte de la labor terapéutica se desvíe de lo psicológico y 
caracterológico hacia la disolución inmediata del acorazamiento muscular. 
La rigidez muscular contiene la historia y el significado de su origen. No 
es necesario deducir, a partir de los sueños o asociaciones, la forma en que 
se desarrolló la coraza muscular. Antes bien, la coraza misma es la forma 
en que la experiencia infantil pervive como agente perjudicial.

Para Reich, la neurosis no es en modo alguno únicamente la expre-
sión de un equilibrio psíquico perturbado: es la perturbación crónica del 
equilibrio vegetativo y de la motilidad natural. El trabajo del análisis del 
carácter sobre las capas de las incrustaciones caracterológicas es tanto más 
eficaz cuanto más completamente se disuelvan las actitudes musculares 
correspondientes. 

Las inhibiciones psíquicas solo ceden ante el aflojamiento directo de 
las tensiones musculares o, en otras palabras, de su expresión corporal. La 
rigidez de la musculatura es el aspecto somático del proceso de represión 
y la base para la continuación de su existencia.

Así que, para Reich, el tratamiento orgonterápico de las actitudes mus-
culares está entrelazado en forma muy definida al trabajo sobre las actitu-
des caracterológicas. En modo alguno reemplaza al análisis del carácter, 
antes bien, lo complementa. La coraza del carácter y la coraza muscular 
son completamente idénticas. Las actitudes del carácter pueden disolverse 
mediante la disolución de la coraza muscular y, a la inversa, las actitu-
des musculares mediante la disolución de las peculiaridades del carácter 
(Reich, 1977, pp. 233 y ss.).

En esa línea, los estudios de Lowen que profundizan los de Reich ponen 
de presente como el rasgo caracterológico preponderante en los tiempos 



[ 35 ]

Apuntes para una propuesta de relacionamiento entre psicoanálisis, política y derecho

actuales, el del narcisismo, coincide con la exacerbación del individualismo 
que las reflexiones de pensadores y sociólogos contemporáneos han hecho 
sobre los procesos de individuación en las sociedades posmodernas.

Marcuse: civilización vs eros
El análisis de Marcuse, en diálogo crítico con Freud, será relevante 

porque no solo pone en evidencia la tensión entre eros y civilización, sino 
que, indirectamente, confirma el planteamiento reichiano: el principio 
de realidad no solo somete al principio de placer, sino que lo subsume. La 
genitalidad al tomarse la sexualidad le impone al individuo unos paráme-
tros de disciplinización no solo psíquicos, sino somáticos, que terminan 
alienándolo de sí, sometiéndolo a los imperativos de la genitalización.

Marcuse, que continúa los desarrollos de la escuela de Fráncfort, en 
especial los del periodo del exilio cuando decide permanecer en los Estados 
Unidos, contrario a Horkheimer y Adorno que regresan a Alemania en el 
lustro inmediatamente después de la Segunda Guerra Mundial, se adentra 
de manera sistemática en una exploración del psicoanálisis y entabla con 
la obra de Freud un enriquecedor diálogo en torno a su teoría de la cultura, 
con derivaciones directas sobre el problema de la alienación (Marcuse, 1981).

La tesis central de Marcuse es que la civilización se fundamenta en 
una represión permanente de los instintos humanos. Ello conduce, en la 
misma línea en que Horkheimer y Adorno lo habían señalado en Dialéctica 
de la Ilustración, a un paulatino sacrificio libidinal, que subordina a la esfera 
disciplinada del trabajo todas las actividades humanas. 

Estos condicionantes sociales y biológicos son la condición del progre-
so, cuyo precio, en últimas, no es solo la supeditación del principio de placer 
al de realidad, sino la misma transformación del mismo en principio de 
realidad. Con esto, Marcuse confronta directamente la interpretación de 
Freud que oponía ambos principios y para quien la oposición era perpetua 
(Reale y Antiseri, 1988, pp. 748-752).

Por el contrario, Marcuse considera la oposición propia de una for-
mación histórico-social determinada. El inconsciente de la persona con-
serva la pulsión hacia una satisfacción plena, liberada de la necesidad y 
la represión. En los ensueños y la imaginación se proyectan las verdades 
que pueden liberar al hombre de la disciplina instrumental. Incluso, la 
alienación del trabajo aumenta paradójicamente el potencial liberador, 
en la medida en que el individuo lo siente como una carga y aprende a 
reconocerlo como tal. 



[ 36 ]

Oscar Mejía Quintana

Adicionalmente, el progreso tecnológico genera las condiciones de 
posibilidad para la liberación del tiempo libre y la liberación del mismo 
constituye un medio para la liberación de las potencialidades emancipado-
ras de la humanidad. Solo un eros liberado puede reconciliar la naturaleza 
con la civilización. Tal es, en apretada síntesis, para Marcuse, la tendencia 
objetiva hacia la que se dirige la sociedad históricamente.

Pero eros, precisamente, se halla dominado y sometido al principio de 
realidad. Eros ha sido reducido a una sexualidad disciplinada y reprimida. 
En esa medida, sexualidad y erotismo se oponen diametralmente, pues la 
primera está sometida a las condiciones instrumentales del capitalismo y 
el socialismo autoritarios. 

Esta instrumentalización del ser humano ha conducido a una discipli-
nización de su sexualidad, que lo aleja de un erotismo natural y lo somete 
a la genitalización de la misma. La dimensión del erotismo se aliena del 
ser humano y en su reemplazo una sexualidad genitalizada se impone y 
se apodera de aquel. De ahí que la alienación de sí mismo no se dé solo en 
la conciencia, sino también en la sexualidad misma. 

La exacerbación del individuo narcisista, esa patología social que se 
monta sobre el carácter neurótico fálico-narcisista, no solo constituye 
una alienación de nuestra propia sexualidad frente a nuestra capacidad y 
potencialidad erótica, sino que se estructura a partir de todo un dispositi-
vo simbólico-ideológico en el que la persona adopta paulatinamente unas 
pautas de conducta, una concepción de mundo, una visión de la realidad, 
una cosmología de la existencia que lo entroncan y lo constituyen como 
sujeto competente y competitivo en el marco social del capitalismo tardío 
y la globalización. Ahí es donde el sujeto psíquico empata con el sujeto 
jurídico-ideológico, como lo veremos enseguida.

Ideología, sujeto ideológico y espectro

Sujeto e ideología
El problema de la ideología tiene sus raíces primero en Marx, cuando 

muestra que toda la superestructura jurídico-política y las diversas formas 
de conciencia social son ideológicas, es decir, que distorsionan el papel 
determinante que juega la estructura económica en la sociedad y ocultan 
los conflictos objetivos que se presentan entre relaciones de producción 
y fuerzas productivas. 



[ 37 ]

Apuntes para una propuesta de relacionamiento entre psicoanálisis, política y derecho

Y en esa línea Pashukanis (1976), radicalizando tanto a Marx como a 
Lenin, plantea la categoría de fetichismo jurídico y, en ese orden, la del 
jurídico. Con estas, quiso mostrar que el derecho es el nuevo opio del 
pueblo y que la única alternativa es no creer en los medios jurídicos como 
alternativa, ni en el capitalismo, ni en el socialismo, con lo cual sentenció 
su muerte bajo el estalinismo. 

Tal concepción del poder, ya en el marco de la teoría marxista, se arti-
cula y se enriquece con Poulantzas, cuando señala la complejización sufrida 
por el estado democrático capitalista. La dialéctica del poder había sufrido 
un cambio cualitativo y el estado burgués permitía ahora, en su interior, 
un juego de iniciativas institucionales a cargo de las diferentes fracciones 
de la burguesía que componían el bloque en el poder e, incluso, de clases 
diferentes que hicieran parte de aquel. 

Pese a que ello desmoronaba el esquema ortodoxo, de cualquier mane-
ra, el marxismo terminó reviviendo, teórica y prácticamente, elementos 
premodernos de la concepción del poder, que el estalinismo se encargaría 
de poner en toda su dolorosa evidencia (Poulantzas, 1975). En ese marco, 
Poulantzas considera la ideología como un conjunto de creencias, valores 
y prácticas, con coherencia relativa, que proporcionan al individuo un 
horizonte de sentido que da cohesión imaginaria a su vida, ocultando las 
contradicciones, subjetivas y objetivas, tanto de su situación particular 
como sociopolítica. 

El concepto de ideología llega a ser tan amplio que se identifica con 
un modo de vida y, en un sentido más preciso, con la experiencia vivida 
del individuo, lo que abarca así todas las facetas vitales y existenciales de 
su persona. 

La ideología, pues, no hace solo referencia a las concepciones doctri-
narias que un sujeto pueda esgrimir, sino a la totalidad de lo vivido por 
el ser humano, lo que integra y consolida a la sociedad como el cemento y 
la mampostería a la estructura del edificio social, para retomar la clásica 
metáfora marxista. 

La función social de la ideología consiste en insertar a los hombres, 
a través de la inversión y la ocultación de la coherencia imaginaria, en 
las actividades prácticas que sostienen determinadas estructuras socio- 
económicas específicas, a partir de la reconstrucción de un discurso con-
vincente, aunque deformador y enajenante (Poulantzas, 1975, pp. 247-289). 

A partir de todo este amplio y enriquecedor contexto retratado por, 
Poulantzas, compartido por ambos autores y que sin duda influye de forma 



[ 38 ]

Oscar Mejía Quintana

determinante en sus planteamientos, emprende Althusser la exploración 
sistemática de la ideología (Althusser, 1974, pp. 11-51). Partiendo del pre-
supuesto marxista de que la ideología es un conjunto imaginario, un puro 
sueño, vacío y vano, constituido por restos de la única realidad plena, la 
de la historia concreta de los individuos materiales, que producen mate-
rialmente su existencia. Para esto, Althusser comienza proponiendo una 
primera definición de ideología como el sistema de ideas y representaciones 
que dominan el espíritu de un hombre o de un grupo social. 

Aunque las ideologías particulares poseen una historia propia, deter-
minada por su situación social, la ideología en general no tiene historia. 
Lo propio, pues, de la ideología es estar dotada de una estructura y de un 
funcionamiento tales que hacen de ella una realidad no histórica. Se puede 
decir, parodiando a Freud, que la ideología es eterna. 

La primera tesis althusseriana señala que la ideología representa la 
relación imaginaria de los individuos con sus condiciones reales de exis-
tencia. Las ideologías (religión, moral, derecho, etc.) son concepciones del 
mundo en gran parte imaginarias, cuyos enunciados no corresponden 
con la realidad. Empero, aunque no corresponden a la realidad, pues son 
una ilusión, se admite que hacen alusión a la realidad y que basta “inter-
pretarlas” para encontrar bajo su representación imaginaria del mundo 
la realidad misma de este. 

Esta doble característica (ilusión, alusión) es propia de la ideología. 
En ella los hombres se representan bajo una forma imaginaria, alienada, 
sus condiciones de existencia porque estas son por sí mismas alienadas, 
al estar dominadas por el trabajo alienado. En la ideología, pues, no se 
representa el sistema de relaciones reales que rigen la existencia de los 
individuos, sino la relación imaginaria de estos individuos con las rela-
ciones reales en que viven (Althusser, 1974, pp. 11-51). 

La segunda tesis sostiene que la ideología tiene una existencia mate-
rial. Las representaciones que conforman la ideología no tienen existencia 
ideal, espiritual, sino material. Al no poder existir sino por un aparato y 
su práctica (aparatos ideológicos de estado: familia, iglesia, escuela, me-
dios de comunicación, instituciones, etc.), la existencia de la ideología no 
puede ser sino material. 

Considerando un sujeto cualquiera, se puede sostener que la existen-
cia de las ideas de su creencia es material en cuanto que sus ideas son sus 
actos materiales insertos en prácticas materiales reguladas por rituales 



[ 39 ]

Apuntes para una propuesta de relacionamiento entre psicoanálisis, política y derecho

materiales definidos, a su vez, por el aparato ideológico material del que 
dependen las ideas de ese sujeto. 

La ideología existente en un aparato ideológico material prescribe 
prácticas materiales reguladas por un ritual material, prácticas que se dan 
en los actos materiales de un sujeto que actúa en plena conciencia según 
su creencia. Indudablemente, toda práctica humana tiene lugar por una 
ideología y bajo una ideología. 

La tercera tesis afirma que toda ideología se realiza por el sujeto y para 
sujetos. La categoría de sujeto es constitutiva de toda ideología. No hay 
ideologías más que para sujetos concretos y esto no es posible más que 
gracias al sujeto, en cuanto que toda ideología tiene por función constituir 
individuos concretos en sujetos. 

Para Althusser, el hombre es por naturaleza un animal ideológico que 
vive inmerso espontánea y naturalmente en la ideología. Como tal, desde 
siempre, el sujeto practica ininterrumpidamente los rituales del reconoci-
miento ideológico que le garantizan que es realmente un sujeto concreto, 
individual, inconfundible y, obviamente, irreemplazable. 

En la medida que la ideología transforma a los individuos en sujetos, 
se puede decir que todo sujeto tiene como soporte un individuo concreto. 
Lo que parece que ocurre al margen de la ideología ocurre en realidad en 
la ideología, además de que la ideología jamás reconoce que es ideológica. 
Al tratar la ideología a los individuos como sujetos, llegamos entonces a 
una última proposición: los individuos son abstractos respecto a los sujetos 
que son desde siempre (Althusser, 1974, pp. 11-51). 

Esta caracterización de la ideología, válida para cualquier sistema so-
cial, precisa los planteamientos de Foucault quien, a pesar de no ser del 
todo partidario de la noción marxista de ideología, habla sobre la interio-
rización de la dominación en la sociedad contemporánea. La ideología, 
al sujetivizar al individuo, junto con una serie de pautas de convivencia 
social, a todas luces necesarias, inculca en él, simultáneamente, un respe-
to acrítico por el orden dado, las jerarquías establecidas, los imperativos 
del sistema, cercándolo con una muralla de creencias, valores y actitudes 
ideologizadas que no le permiten otra opción personal que la de asumir 
el estado de cosas sin mayores cuestionamientos, como parte de un hecho 
más de su rutina diaria. 

La vigilancia ya no se ejerce desde el exterior, sino desde el superego 
del sujeto, en lo que Wilhem Reich calificó como la coraza caracterológica 
que determina la psicología de todo individuo, ejerciendo sobre él presiones 



[ 40 ]

Oscar Mejía Quintana

que, cuando dejan de ser controladas por el yo, originan la aparición de 
patologías neuróticas, esquizoides o, en los casos extremos, esquizofré-
nicas de la personalidad.

Ideología, esquizoanálisis y espectro

Deleuze: el anti-Edipo
Es interesante retomar en este punto la significativa obra de Deleuze 

y Guattari, El anti-Edipo. Capitalismo y esquizofrenia (1985), ya que sin 
duda nos da elementos para explorar la relación derecho-psicoanálisis. 
Recordemos que su tema central, tal como su nombre lo indica, es mos-
trar cómo el famoso complejo de Edipo no es más que una imposición, si 
se quiere ideológica, del sistema que deviene dramáticamente real. No se 
niega que exista el Edipo, lo que se rechaza es la suposición de que exista 
en el inconsciente. Edipo no es un estado del deseo y de las pulsiones, sino 
una idea al servicio de la represión general. Todo el dispositivo del Edipo 
comienza —sostienen los autores— en la cabeza de un padre enfermo 
mentalmente que le grita a su hijo: “¿es esto lo que quieres, matarme, 
acostarte con tu madre?”.

Antes de ser un sentimiento infantil, Edipo es la idea de un paranoico 
adulto. La primera equivocación del psicoanálisis consistió en actuar como 
si las cosas comenzaran con el niño. De tal suerte, la distinción entre neu-
rosis como trastorno intraedípico y psicosis como huida extraedípica no 
tiene validez ya que, siendo la causa de todo ello la producción deseante 
frustrada por la represión social, no hay diferencia de naturaleza entre 
ambas, pues todos estamos apoyados sobre el peñasco de la esquizofrenia.

Desde esta perspectiva, la locura no es necesariamente un hundi-
miento: también puede ser la abertura de una abertura en la tierra que 
terminó convirtiéndose en un asilo de alienados. La salud mental implica 
la disolución del ego normal. El complejo de Edipo, el de castración, no 
es más que una gran mentira con la que el Estado pretende someternos, 
como dicen Deleuze y Guattari (1985). Se nos “edipiza”, se nos castra: el 
triángulo edípico se elabora en el uso parental y se reproduce en el uso 
conyugal. Edipo es la metafísica del psicoanálisis que es necesario criticar, 
como antaño Kant criticó la metafísica escolástica. 

El instrumento de esta crítica es el esquizoanálisis, cuya función es 
limpiar el inconsciente, rasparlo, destruir a Edipo, la ilusión del Yo, el fan-
toche del súperyo, la culpabilidad, la ley, la castración, todo lo que pueda 



[ 41 ]

Apuntes para una propuesta de relacionamiento entre psicoanálisis, política y derecho

oponerse al deseo, pues el deseo es en su esencia radical y ninguna sociedad 
puede soportar una posición de deseo verdadero sin que sus estructuras 
de explotación, avasallamiento y jerarquización no se vean seriamente 
comprometidas. El deseo, pues, no amenaza a una sociedad porque pueda 
ser deseo de acostarse con la madre o el padre, sino porque en sí, para sí 
y por sí es revolucionario.

En este contexto, Deleuze y Guattari plantean su tesis sobre el fantas-
ma, de indudable ascendiente lacaniano en ese momento (la década del 
setenta): los fantasmas nunca son individuales, sino que son de grupo. 
Quienes tuvieron oportunidad de vivir al interior de microgrupos alter-
nativos a la organización familiar tradicional descubrieron cuán difícil 
resulta la convivencia en ellos y cuanto no influyó en su seno la aparición 
de estos fantasmas grupales que dan al traste con las relaciones personales 
y de conjunto. 

Pero lo significativo de esta reflexión de Deleuze y Guattari —ya casi 
caída en el olvido, así como la de otro autor que en ese momento también 
contribuyó significativamente a problematizar indirectamente la relación 
derecho-psicoanálisis como fue David Cooper (con obras como La muerte de 
la familia, El lenguaje de la locura o La gramática de la vida) obviamente desde 
lo que se conoció como la antipsiquiatría— es, adelantándose a Žižek, la 
consideración de que la esencia del espectro es ideológica o que la ideología 
es espectral. Esto no solo ponía en cuestión el estatuto epistemológico del 
psicoanálisis, sino que evidenciaba el lazo social que este necesariamente 
suponía y que el psicoanálisis, incluso el de Lacan, no llegaba —¿no llegó 
jamás?— a reconocer. 

Žižek: el espectro ideológico
En “El espectro de la ideología”, Žižek se adentra a través de variadas 

ilustraciones en el problema que implica conceptualizar la ideología, en 
una perspectiva que rescata el psicoanálisis lacaniano (2005, pp. 7-42). 
Así, en la parte introductoria y apoyado en pasajes políticos ya conocidos, 
arriesga una primera aproximación en la que destaca la ideología como 

matriz generativa que regula la relación entre lo visible y lo no 
visible, entre lo imaginable y lo no imaginable, así como los cambios 
producidos en esta relación. [...] Cada polo del antagonismo es inheren-
te a su opuesto, de modo que tropezamos con él en el momento mismo 
en que intentamos captar el polo opuesto por sí mismo, postularlo 
como tal. (Žižek, 2005, p. 9)



[ 42 ]

Oscar Mejía Quintana

La parte introductoria nos deja ver cuatro nudos problemáticos en 
la aproximación crítica a la ideología, vistos desde su relación dialéctica: 
dialéctica entre lo viejo y lo nuevo; dialéctica entre lo visible y lo no visi-
ble; dialéctica entre necesidad y contingencia; y dialéctica entre unidad 
y oposición. Díadas que Žižek no está interesado en reactualizar, ya que 
tienen por objeto poner de presente la problematicidad e indecibilidad del 
tema en cuestión, según se entiende desde la noción de antagonismo tal 
cual como ha quedado planteada más atrás. 

Estos pares dicotómicos no se presentan en lo atinente a la ideología 
en toda su polaridad, como entidades positivas e independientes y en 
contradicción abierta, sino que la ideología, para que sea posible su crítica, 
ha de entenderse como un terreno ambiguo, fluido, entre los dos términos 
de la relación. Žižek nos adelanta que 

la palabra ideología puede designar cualquier cosa, desde una acti-
tud contemplativa que desconoce su dependencia de la realidad social 
hasta un conjunto de creencias orientadas a la acción, desde el medio 
indispensable en el que los individuos viven sus relaciones con una 
estructura social hasta las ideas falsas que legitiman un poder político 
dominante. (2005, p. 10)

En este escenario, la palabra ‘antagonismo’ nos provee ya de una pri-
mera herramienta con la cual agenciar una crítica de la ideología que no 
caiga de nuevo en el gesto ideológico, porque tal es la situación de aquellos 
intentos que niegan al fenómeno en cuestión, toda su elusividad, ambi-
güedad e indecibilidad. 

La problemática de la ideología, además, nos dice Žižek, no tiene que 
ver con un contenido representacionalista, “la ideología no tiene nada que 
ver con la ‘ilusión’, con una representación errónea, distorsionada de su 
contenido social” (2005, p. 15). Žižek establece aquí el hilo lógico-narrativo 
de su exposición: la ideología como complejo de ideas (doctrina); la ideolo-
gía en su apariencia externa, es decir, la materialidad de la ideología, los 
aparatos ideológicos del Estado (materialidad) y, finalmente, el terreno 
más elusivo, la ideología espontánea que opera en el centro de la realidad 
social en sí (ritual).

La ideología no tiene que ver con un contenido representacionalista. 
Por el contrario, un enunciado ideológico puede ser bastante ajustado a los 
hechos, pero con un sustrato ideológico no siempre claramente perceptible. 



[ 43 ]

Apuntes para una propuesta de relacionamiento entre psicoanálisis, política y derecho

Es así que en el tránsito de la crítica de la economía política a la cate-
goría razón instrumental, el autor denuncia cómo esta última no es ya solo 
funcional a unas relaciones de dominación, sino que es el fundamento 
mismo de ellas, por cuanto actúa como un “principio antropológico cuasi 
trascendental” que elude las consideraciones sobre la expresión concreto-
histórica de las relaciones de poder y dominación.

Žižek confronta el relativismo en el que caería una postura que se rija 
por consideraciones histórico-descriptivas con un análisis sincrónico que 
retoma a Hegel y le permite —en la línea que luego abordará Laclau— 
proponer un abordaje de la ideología desde tres dimensiones analíticas. 

En primer lugar, la ideología como sistema de creencias, complejo de 
ideas, discursos, etc., que es, en términos de Hegel, la doctrina: la forma 
de crítica que le corresponde a este nivel es la “lectura de síntomas”, me-
diante la cual se pretende rastrear en un texto “oficial” los deslices, las 
rupturas y los vacíos que contiene y que, como síntomas, dan cuenta de 
las motivaciones más profundas del acto de enunciación. 

Según Žižek, quizás sea Habermas el último representante de una 
tradición que, amparada en el iluminismo, ve en la ideología una forma 
“velada”, “falsa” de representación, por lo cual considera que la forma de la 
crítica es necesariamente la “argumentación crítica racional”. Es decir, la 
primera forma del gesto ideológico desde una posición pretendidamente 
no ideológica, ya que presenta este tipo argumentativo como un hecho 
extradiscursivo.

Segundo, la ideología como materialidad, es decir, como la serie de 
dispositivos visibles que condensan las prácticas de poder y dominación, 
esto es, los aparatos ideológicos del Estado. A través de este momento, 
sintetizado por Althusser, se quiere señalar una segunda forma de ideo-
logía desde el distanciamiento pretendidamente no ideológico y para ello 
se vale Žižek del planteamiento de Foucault sobre los “procedimientos 
disciplinarios que operan en el nivel del micropoder y designan el punto 
en el que el poder se inscribe directamente en el cuerpo, pasando por alto 
la ideología” (2005, p. 21). Aunque el planteamiento foucaultiano indica 
las múltiples formas del poder, falla al dar cuenta del proceso de emergencia 
del poder.

A pesar de todo y como se deja intuir a partir de su propuesta, el cons-
tructo cuenta todavía con la existencia de una cúspide, digamos del poder, 
sobre la cual no logra, a partir de sus propias categorías, derivar la forma 
de su emergencia. Allí Althusser avanza un paso más al reconocer que 



[ 44 ]

Oscar Mejía Quintana

estos “microprocedimientos son parte de los aie [aparatos ideológicos 
del Estado]”.

Es decir, como mecanismos que, para ser operativos, para “apropiarse 
de los individuos, suponen siempre-ya la presencia masiva del Estado, la 
relación transferencial del individuo con el poder del Estado o, en tér-
minos de Althusser, con el gran Otro ideológico en el que se origina la 
interpelación”, un fenómeno magistralmente expresado por la noción de 
comunidad del pueblo en el régimen fascista, ya que no solo combinaba las 
concentraciones y desfiles masivos junto con otras muchas expresiones 
simbólicas, sino que generaba a partir de rituales específicos la experiencia 
de dicha comunidad, motivo por el cual el sacrificio irrestricto y la subor-
dinación incondicional se convirtieron en los dos rasgos característicos 
de estos regímenes.

El tercer momento del modelo analítico de Žižek supone la “autolimi-
tación, la autodispersión, la desintegración de la noción de ideología; el 
en sí y el para sí hegeliano, que ilustra Žižek a partir de la vertiente que, 
bajo la crítica a la Tesis de la ideología dominante (tid), supone para el autor 
la tercera modalidad de ideología dentro de una pretendida no ideología” 
(Žižek, 2005, pp. 24 y ss.).

Esta vertiente, aun cuando admite la vigencia de la noción ideología, 
supone que su alcance está restringido a dos tipos de variaciones: o bien 
tiene una importancia fundamental, pero con un radio de acción limitado 
a ciertos grupos o sectores poblacionales, o bien su repercusión es absolu-
tamente marginal en términos de la reproducción social, y es esta última 
afirmación la que significa para los críticos de la tid una salida en falso.

Esto último se afirma una vez se ha presupuesto el enunciado y, acto 
seguido, se dice que son los elementos extraideológicos, representados por 
la coerción económica y los mecanismos legales y estatales, los que fungen 
como “cemento de la sociedad”, negando con ello que, en el interior de 
estos y como su principio activo, toda una red de actitudes y presupuestos 
implícitos, “cuasi espontáneos”, constituye un momento irreductible de 
reproducción de las prácticas no ideológicas.

Si los mecanismos ideológicos funcionan, como es evidente que lo ha-
cen, es porque, nos previene Žižek, se dan en el marco de toda una visión 
de mundo que así lo determina. Lo extraideológico, en un mundo donde 
los medios masivos están dialécticamente interrelacionados con el mer-
cado, no tiene cabida: esa quizá es la conclusión que lógicamente debería 
seguirse de los desarrollos argumentativos de Žižek. Veamos, sin embargo, 



[ 45 ]

Apuntes para una propuesta de relacionamiento entre psicoanálisis, política y derecho

cuál es el giro que le impone a los mismos, en la tercera y última parte del 
artículo, cuando a partir de la evidencia teórica acumulada introduce las 
nociones de antagonismo y espectro.

¿Puede entonces aún invocarse la noción de ideología con la convicción 
que ella tendrá algún valor cognitivo? O ¿puede invocarse para designar 
un topos extraideológico gracias al cual calificar la ideología dentro de la 
realidad? Quizá la respuesta negativa más fuerte sea la obtenida a partir 
del análisis del discurso, porque asume que no se puede aislar una realidad 
extraideológica, afirmando que, por el contrario, todo lo que tenemos es 
una pluralidad de “ficciones simbólicas”, de “universos discursivos”, que 
imposibilitan demarcar la línea realidad/ideología. 

Reconociendo, sin embargo, que en el centro de lo que denominamos 
realidad opera ya la ideología, Žižek propone mantener siempre viva la 
tensión que posibilita la crítica de la ideología. Para hacer frente a esta 
problematicidad que surge como fruto de la capacidad omniabarcadora 
del término ideología, Žižek hace dos afirmaciones.

Primero, introduce la imagen del “lugar vacío”: “La ideología no es todo, 
es posible suponer una posición que nos permita mantener una distancia 
con respecto a ella, pero este lugar desde el que se puede denunciar la ideo-
logía debe permanecer vacío, no puede ser ocupado por ninguna realidad 
definida positivamente” (Žižek, 2005, p. 26). 

La antinomia de la razón crítico-ideológica no se resuelve desde las 
matrices interior-exterior o adentro-afuera, pues no es posible resolver 
dicha antinomia manteniéndonos en una lógica dual o diádica. En palabras 
de Žižek, la oposición está 

entre la ideología en cuanto universo de la experiencia “espontá-
nea” (vecu), cuyo poder solo podemos quebrar por medio de un esfuerzo 
de reflexión científica, y la ideología en cuanto máquina radicalmente 
no espontánea que distorsiona la autenticidad de nuestra experiencia 
vital desde afuera. (2005, p. 28)

Althusser, tras haber reconocido inicialmente que la ideología es pri-
mordialmente una relación espontánea con el universo, en su giro au-
tocrítico que lo acerca a Marx, plantea que “la ideología no surge de la 
‘vida misma’, llega a la existencia solo en la medida en que la sociedad es 
regulada por el Estado”, con lo que concretamente supera el planteamiento 
representacionalista que asume la problemática de la ideología como una 
ecuación realidad-falsa percepción-ilusión (Žižek, 2005, p. 29). 



[ 46 ]

Oscar Mejía Quintana

El terreno que surge a propósito de esta fusión le permite afirmar 
a Žižek, en clara coherencia con su desarrollo argumentativo, que, si la 
ideología no es falsa representación por oposición a una “realidad”, el fun-
damento de la crítica debe entonces buscarse en la ideología de la ideología. 

Esta se define siempre por contraste con una “mera ideología”, ya que 
la “realidad en sí”, como la “cosa en sí”, no existe: “la realidad está ya-desde 
siempre simbolizada, constituida, estructurada por mecanismos simbóli-
cos, y el problema reside en el hecho de que esa simbolización, en definitiva, 
siempre fracasa, que nunca logra ‘cubrir’ por completo lo real, que siempre 
supone alguna deuda simbólica pendiente, irredenta” (Žižek, 2005, p. 31).

Tenemos entonces aparentemente una contradicción, una antinomia: 
de una parte, el reconocimiento de que la ideología no lo es todo, que 
es posible imaginar un “lugar vacío” desde el cual ejercer la crítica de la 
ideología. De otra, la afirmación que la “realidad en sí”, como “cosa en 
sí”, no existe, pues llega a nuestros sentidos simbolizados, constituidos, 
estructurados por diversos mecanismos ideológicos que hacen que la línea 
de demarcación entre la realidad y la ideología se esfume.

¿Cómo se puede entonces reconocer, a partir de estos presupuestos, 
el lugar vacío desde el cual es posible la crítica de la ideología? Žižek recu-
rriendo a Derrida y también a Lacan introduce en su constructo la cate-
goría de espectro, con la que quiere señalar que si bien la realidad está ya 
—desde siempre— constituida, estructurada simbólicamente, existe por 
otra parte y como su condición de posibilidad el complemento espectral. 

Al acudir específicamente a los Espectros de Marx de Derrida las pre-
guntas que se imponen son: ¿por qué el espectro es sentido en ambos casos 
como una amenaza? ¿Cuál es el tiempo y cuál es la historia de un espectro? 
¿Hay un presente del espectro? ¿Ordena el espectro sus idas y venidas se-
gún la sucesión lineal de un antes y un después, entre un presente-pasa-
do, un presente-presente y un presente-futuro, entre un tiempo real y un  
tiempo diferido?

Si hay algo como la espectralidad, hay razones para dudar de este tran-
quilizado orden de los presentes y sobre todo de la frontera entre el pre-
sente, la realidad actual o presente del presente y todo lo que se le puede 
oponer: la ausencia, la no presencia, la inefectividad, la inactualidad, la 
virtualidad o incluso el simulacro en general, etc.

Para retomar la idea de que no hay realidad sin un excedente, se puede 
decir que “el núcleo preideológico de la ideología consiste, entonces, en la 
aparición espectral que llena el hueco de lo real" (Žižek, 2005). Cabe decir 



[ 47 ]

Apuntes para una propuesta de relacionamiento entre psicoanálisis, política y derecho

el núcleo preideológico, pero también el lugar de la crítica que está en la 
ecuación real-realidad mediada por el espectro. El espectro señala el hueco 
de lo real, el lugar vacío que ha quedado después de sustraer de la realidad 
lo real, lo irrepresentable y reprimido que hay en ella.

La realidad simboliza y oculta el hecho traumático que se constituye en 
la verdadera fuente de poder, de autoridad. Recordemos el ejemplo que en 
nota a pie de página Žižek (2003) trae a colación sobre las hermandades de 
las universidades estadounidenses: si es posible representarnos, escenificar 
una sociedad liberal, es porque de manera clandestina u oculta, múltiples 
formas organizativas recrean-reactualizan el orden y la autoridad a partir 
de la trasgresión, el abuso de poder y la ilicitud.

Lo real en la lucha de clases es el antagonismo, aquello que tuvo que 
ser excluido para que la “realidad social” pudiera emerger sólida e imper-
turbable. Es el núcleo preideológico de la ideología por cuanto pretende ser 
borrado, diluido en la fenoménica social, pero también el suelo propicio 
para la crítica, su fundamento, por cuanto a través de su reconocimiento se 
visualiza el terreno que ha de ser disputado en la lucha por la hegemonía 
(Žižek, 2005, p. 31). 

El antagonismo es, pues, lo real reprimido de la realidad social. En su 
dimensión espectral, nos urge a pensar la contemporaneidad del presente 
desde un juego de tiempos que involucra la ausencia presencial de todo 
fenómeno social. Para decirlo en otras palabras, y desde la concepción del 
tiempo en la totalidad social hegeliana, se trata de la conjugación del pasa-
do, el presente y el futuro, en la contemporaneidad del presente justamente 
para negarla. El sujeto ideológico-jurídico objeto de terapia es espectral.

El individuo qua sujeto ideológico
La problematización del individuo y de los procesos de individuación 

contemporáneos se convierte en una de las reflexiones transversales más 
sugestivas de finales del siglo xx y comienzos de siglo xxi. En esa direc-
ción apuntan, precisamente, los diagnósticos de Lipovetsky y Baudrillard, 
desde el pensamiento francés, y MacIntyre desde la filosofía moral esco-
cesa, entre otros. Lo interesante es que, desde dos orillas opuestas —en la 
medida en que los dos primeros observan la sociedad posmoderna desde 
una perspectiva posilustrada y el segundo, por el contrario, lo hace des-
de una óptica premoderna—, los tres coinciden en muchos casos en su 
diagnóstico de la sociedad moderna, en especial en lo que se refiere al 
individualismo y sus consecuencias. En el caso de Lipovetsky y Baudrillard, 



[ 48 ]

Oscar Mejía Quintana

su reflexión se orienta sustancialmente hacia los contornos de la cultura 
política posmoderna.

Lipovetsky explora las profundidades de ese individualismo exacer-
bado que se ha tomado a las sociedades tardío-capitalistas para mostrar 
su carácter superficial, efímero e hiperegoísta1; sujeto a los vaivenes de los 
medios y la cultura masificantes y homogenizadores; preso de lo que alguna 
vez Agnes Héller denominó la “ideología del momento” y que, parafra-
seando a Jameson, podríamos denominar la “apoteosis de la sensiblería”: 
ese querer experimentar emociones nuevas y cada vez más fuertes, sin 
ataduras morales ni compromisos sociales, libre ante a cualquier noción 
de responsabilidad y orgulloso de una falta total de conciencia frente a 
las consecuencias de las propias acciones, salvo las directamente legales 
(Jameson, 1991, pp. 9-60). 

Para Lipovetsky, el individualismo contemporáneo se ve reflejado en 
un proceso de personalización determinante para la sociedad y el indivi-
duo contemporáneo. En efecto, Lipovetsky realiza una radiografía de la 
sociedad contemporánea donde el individualismo constituye una de sus 
características más significativas, lo que genera una serie de consecuen-
cias que van desde lo que él denomina neonarcisismo, que pasan por la 
indiferencia y que desembocan inevitablemente en la consagración de un 
proceso de personalización o neoindividualismo (Lipovetsky, 1998, pp. 49-
78), análogo al expuesto por Beck. 

Se define como neoindividualismo porque ya no se trata del individua-
lismo moderno, sino de un proceso enmarcado por sucesos tan paradójicos 
y contundentes como la imposición del individuo sobre la soberanía y el 
poder del Estado. El individualismo impone incluso la moda como ele-
mento de debate intelectual. La moda pone de presente los dispositivos 
en los que se repite la lógica individualista y que consolidan al mismo in-
dividualismo en su ideológica evidencia: lo efímero, la seducción, propios 
de aquella, se proyectan en la consideración de la política y la cultura. La 
persona se aliena en el hiperindividualismo narcisista propio de las socie-
dades liberales avanzadas, cayendo en el imperio de la superficialidad, de 
lo momentáneo, del disfrute del momento, obviando su propia humanidad 
(Lipovetsky, 2003, pp. 23-30).

1. Este apartado se ha basado en el libro de creación colectiva El posestructuralismo 
en la filosofía política francesa contemporánea. Presupuestos, críticas y proyecciones 
(Mejía, 2004).



[ 49 ]

Apuntes para una propuesta de relacionamiento entre psicoanálisis, política y derecho

Baudrillard analiza la proyección política de este individualismo, pero 
en su faceta ambigua y dual. Para él, la posmodernidad propicia una eclo-
sión de nuevas subjetividades pero que, al mismo tiempo, están encade-
nadas a las figuras paradójicas del “obsceno, el rehén, el obeso”, que las 
despolitizan y desmovilizan sujetándolas a un dominio que no por sutil 
es menos asfixiante y hegemónico. 

Este proceso de subjetivación se refleja en la sociedad: la realidad ha 
sufrido un proceso de transformación radical a consecuencia de la nueva 
cultura de consumo. Las personas gastan gran parte de su tiempo uti-
lizando medios de comunicación donde los “intercambios personales” 
se encuentran mediados por “maquinas inteligentes” (Baudrillard, 1997, 
pp. 75-120).

Baudrillard llama a esta nueva cultura hiperealidad. El lenguaje se con-
vierte en una simulación, las personas no se comunican “cara a cara” o 
por escrito, su intercambio es mediado electrónicamente. Los medios de 
comunicación juegan un papel determinante en esta nueva sociedad, ya 
que estos saturan al individuo de información y construyen la realidad 
social globalizada.

Entender el sujeto es, ante todo, entender la sociedad en la cual este 
se encuentra inmerso. En ese contexto, la transpolítica se presenta como 
la irrupción de la transparencia, el final del secreto, el modo de desapari-
ción, el fin del horizonte de sentido. El sistema es sobresaturado, lo que 
lo obliga a moverse por inercia y, por consiguiente, los eventos carecen de 
consecuencias. 

Al perderse la relación entre causa y efecto, la ley pierde su significado 
puesto que deja de existir la transgresión de la ley; se presentan simples 
infracciones menores, meras anomalías subsanables y, sobre todo, obvia-
bles. Lo social carece de contenido y se convierte en algo superfluo ante 
una producción de sentido diversa y excesiva. 

Empero, cuando se cuestiona el universo de sentido todo entra en con-
flicto. Es así como surge un tipo de violencia que transgrede sus límites, el 
terrorismo, donde se establece una nueva figura, el rehén. Nos convertimos 
en rehenes de nuestra propia (des)identidad. Junto con las figuras del 
obeso y el obsceno, desbordados por la información e indiferentes al mun-
do, se constituye la condición del individuo posmoderno, una condición 
autoalienada que es incluso reivindicada, anhelada y exigida por todos. 
La alienación se convierte en una autoalienación, de la que el individuo no 
quiere salir, y que incluso reclama como condición de sí mismo. 



[ 50 ]

Oscar Mejía Quintana

Toda esta situación se encuentra atravesada por los mass media que 
asumen un nuevo rol en la sociedad, el de constructores realidad, a través 
de la información y de un bombardeo masivo de información, donde el 
individuo no logra definir un criterio que le permita evaluar la información 
que recibe. Por eso, la dinámica de los mass media consiste en trivializarlo 
todo, desapareciendo toda noción de trascendencia al quedar las diferentes 
dimensiones de significación subsumidas por la lógica de la publicidad, en 
últimas, por la lógica del mercado.

Por su parte, MacIntyre sostiene que la paradoja del cosmopolitismo 
moderno es su creencia de que todo fenómeno cultural puede ser traducido 
al lenguaje de la modernidad. La verdad es que las tradiciones son clara-
mente incompatibles y no hay una tradición independientemente neutral 
desde la cual se pueda observar a las demás. El juicio moral y práctico de 
toda cultura es una conjunción de elementos universales e invariables 
y, simultáneamente, de elementos locales y variables (MacIntyre, 2001).

Incluso las teorizaciones filosóficas, así como las intuiciones, son meras 
opiniones mediadas por nuestra pertenencia a una cultura. El proyecto 
de lograr fundamentar un orden social desde donde desligarse de la con-
tingencia y la particularidad de una tradición es imposible. Tal proyecto, 
ingenuamente universalista, con la pretensión de ser independiente de 
toda tradición, no es más que un absurdo proyecto de filósofos que inten-
tan vanamente emanciparse de la “tiranía” de la tradición, de la que, sin 
embargo, nunca pueden escapar.

En este marco, la sociedad liberal aspira —y, de hecho, lo hace— a 
determinar un espectro de necesidades, confiriéndoles, además, un orden 
jerárquico a las mismas. Lo paradójico de todo ello es que la “primera per-
sona” de esta cultura liberal se convierte, caprichosamente, en el “nosotros 
universal”, como justificación de patrones de juicio y pautas de acción. 

Además, el nosotros deviene impersonal y nace un nuevo artefacto 
sociocultural: el individuo no en cuanto ciudadano como en la tradición 
aristotélica, ni en cuanto propietario como en la tradición anglicana de 
Hume, sino el individuo como individuo de la sociedad liberal. El indi-
viduo qua individuo, como lo sostendrá MacIntyre, deviene a un mismo 
tiempo dispositivo de ideologización y sometimiento y, sin embargo, 
como lo veremos enseguida, es también y al mismo tiempo —paradóji-
camente— condición de resistencia y emancipación (MacIntyre, 2001, 
pp. 311-350). 



[ 51 ]

Apuntes para una propuesta de relacionamiento entre psicoanálisis, política y derecho

Individuación, narcisismo y psicoanálisis

Remontándonos a las categorías de Beck (1996) sobre la modernidad 
reflexiva y de Bauman sobre la sociedad de la ambivalencia (1996), podemos 
observar que uno de los rasgos de esta modernidad reflexiva, como diría 
el primero, es que los binomios dicotómicos blanco-negro, bueno-malo o 
negativo-positivo se desplazan a una variedad politónica de grises, donde 
lo que antes considerábamos blanco-bueno-positivo ahora puede también 
ser considerado negro-malo-negativo si se me permite la metáfora total-
mente arbitraria.

Este es el sentido de esa sociedad del riesgo de Beck en el marco de 
una modernidad reflexiva o de esa modernidad ambivalente de Bauman, 
pues ya no hay juicios rígidos y monolíticos que nos permitan plantear esas 
dicotomías excluyentes. Precisamente, ese sería el caso del fenómeno de 
la individuación, que puede ser interpretado tanto como un instrumento 
de emancipación frente a las estructuras jerárquicas e impositivas de la 
sociedad patriarcal y, por el contrario, como una estrategia de alienación 
e ideologización en cuanto el capitalismo global se monta necesariamente 
sobre la figura de un individuo desarraigado y altamente competitivo.

En este marco sociológico, la sociedad posmoderna ha propiciado unos 
procesos de individualización que si bien se constituyen en fronteras irre-
nunciables no solo de resistencia frente a poderes tradicionales y heteróno-
mos y de expansión de la libertad y los horizontes de emancipación (Bauman, 
2005, pp. 59-98), al mismo tiempo y de forma ambivalente, también someten 
al individuo a los parámetros sistémicos del capitalismo global. 

La individualización se revela así con la doble cara de Jano del some-
timiento y la liberación. De ahí que la pregunta que se imponga sea si esa 
aparente liberación es la nueva faz de la alienación contemporánea, lo 
que reeditaría el viejo temor de los primeros los miembros de la primera 
generación de la escuela de Fráncfort de que la razón es subsumida por el 
sistema, incluso en sus impulsos y proyecciones liberadoras y emancipa-
torias, salvo que esta vez el análisis estaría mediado por un diagnóstico 
que pondría en evidencia su ambivalencia y contradicción (Girola, 2005, 
pp. 209-219). 

En efecto, la(s) sociedad(es) contemporánea(s) enfrenta(n), desde hace 
casi medio siglo —en un proceso que el derrumbe del socialismo real en 
1989 aceleró—, una profunda reestructuración que ha intentado ser con-



[ 52 ]

Oscar Mejía Quintana

ceptualizada desde diferentes perspectivas “pos”: posindustrial, posfor-
dista, posliberal, poshistórica, posinternacional, posmetafísica (Jameson, 
1991; Drucker, 1994). 

Lo cierto es que, tras estas transformaciones segmentadas, se encierra 
lo que Lyotard intentó sintetizar con su ya famosa expresión “condición 
posmoderna”, y que el teólogo progresista Hans Küng —excomulgado por 
el papa Benedicto XVI— quiso definir como un concepto heurístico de bús-
queda de sentido de una nueva edad histórica que, sin duda, por estar en 
transición, no logra ser captada con claridad y transparencia (Küng, 1989).

En los últimos quince años, esa condición ha sido abordada sistemáti-
camente por el pensamiento sociológico. Precisamente, para dar cuenta de 
las fracturas, transformaciones y tendencias que se vienen produciendo, 
las nuevas condiciones sociales que se evidencian y las subjetividades 
políticas que se manifiestan en tales contextos, especialmente en las so-
ciedades del primer mundo que por los procesos de globalización que se 
acentúan desde los años noventa, empiezan a hibridarse en las sociedades 
periféricas (García Canclini, 1989).

Efectivamente, a los modelos sociológicos clásicos que intentaban 
dar testimonio de la situación moderno-temprana (Weber), transicional 
(Parsons) y, más recientemente, moderno-tardío (Luhmann) se suman, a 
partir de los años ochenta, los estudios que pretenden caracterizar esta 
nueva sociedad global en toda su paradójica y etérea complejidad: Giddens, 
Bauman, Beck, Castells, Offe y Beriain se acercan a sus diferentes manifes-
taciones intentando fijar más que una radiografía inmóvil, una secuencia 
de resonancias que nos revela los flujos de estas nuevas nerviosidades que 
constituyen la época actual (Giddens, 1996; Beck, 1996; Luhmann, 1996; 
Bauman, 1996; Beriain, 1996).

Sin duda, al radicalizar a Luhmann, Beck es quien más ha problematiza-
do el carácter de esta nueva sociedad global. La doble contingencia que para 
Luhmann distingue a la sociedad de los sistemas sociales autorreferentes 
—cuya naturaleza autopoiética, precisamente, se justifica para hacer frente 
a la misma estructurando sentido a partir de su lógica propia, sin consi-
derar como referente sustancial las necesidades del entorno— le permite 
a Beck caracterizarla como la sociedad del riesgo. En esta, toda estructura 
contra-frente al riesgo-contingencia abre un frente de azar no estructurado 
que somete a la sociedad de sistemas a una permanente dialéctica entre la 
contingencia y el caos.



[ 53 ]

Apuntes para una propuesta de relacionamiento entre psicoanálisis, política y derecho

De esta tensión infiere Beck un diagnóstico impactante que relativiza 
las sesgadas lecturas weberianas sobre el advenimiento de la moderni-
dad como un proceso lineal y progresivo, prácticamente sin conflictos. La 
teoría de la modernidad reflexiva pone de presente no solo la tensión que 
polariza a la modernidad, sino la contradicción misma que la desgarra: 
la modernidad se ve confrontada por una contramodernidad de manera 
tenaz y permanente, creando con ello un universo político donde pugnan 
entre sí dos caras de un mismo proceso histórico, social y político.

Pero este universo tiene como punto de fuga —como en la conocida 
teoría sobre la creación del universo, denominada del big bang— la eclosión 
de un nuevo universo con una tensión simultánea y, si se quiere, paralela. 
Este nuevo universo no borra al anterior ni lo supera a la manera hegeliana, 
sino que, por el contrario, coexiste con él redoblando la complejidad y, en 
esa línea, la contingencia misma de la sociedad contemporánea: frente a 
la modernidad industrial y su triunfo ambivalente y ambiguo —pues de 
él se alimenta la contramodernidad como proyecto opuesto— se oponen 
ahora la modernidad reflexiva y su aparente pretensión antisistémica, 
aquello que le permite a Beck fundamentar la “reinvención de lo político” 
(Beck, 1999, pp. 176-214).

La invención de lo político es para Beck el final de la teoría de sistemas, 
es decir, el reconocimiento de que la política se inventa por encima o por 
debajo de los sistemas y que no existe ni puede existir en la burbuja sistémi-
ca en la que Luhmann pretende instalarla cómodamente, pese a todas sus 
revisiones (Luhmann, 1994, pp. 47-60). El surgimiento no solo de nuevas 
subjetividades —Baudrillard y Touraine ya lo han registrado (Baudrillard, 
1997, pp. 25-73)—, sino de una realidad asistémica, que paradójicamente 
está sistémicamente estructurada, parecen contrastar sin posibilidad de 
réplica las optimistas tesis luhmannianas de un sistema “puro”, libre de 
“contaminación”. Es en ese contexto donde hay que situar los puntillosos 
estudios sociológicos de Bauman. Su teoría de la ambivalencia busca dar 
testimonio de ese registro en la sociedad posmoderna. 

El espíritu de la época se manifiesta en la incertidumbre que reina 
en los tiempos actuales. La indefinición no solo es ética o moral —como 
usualmente se caracterizaban los momentos históricos de transición, en 
los que era evidente la caducidad de los valores tradicionales frente a las 
nuevas circunstancias—, sino que, por el contrario, se trata de una vali-
dez simultánea de todas las opciones, de una imposibilidad para definir 
algún criterio normativo, para poder juzgar como superior una alternativa 



[ 54 ]

Oscar Mejía Quintana

frente a otra. Esto sucede no solo porque no se puede, sino porque todas 
las opciones se imponen como equitativamente correctas, sin caer en el 
relativismo ni el eclecticismo de principio. 

Quizás de aquí proviene lo que Bauman define en el plano político 
como la sociedad sitiada. En un contexto como el descrito, todas las op-
ciones son igualmente plausibles. La política deviene un “reality show” y 
la subjetividad política dominante un telespectador donde el panóptico 
foucaultiano se diluye en el rating y lo político una catarsis teledirigida 
—y manipulada— masivamente por el corifeo mediático. 

La soberanía popular se transforma en la soberanía de la audiencia y 
la política —incluso desde el código luhmanniano gobierno-oposición—, 
puesto que gira en torno al impacto coreográfico y su aceptación en unas 
masas remasificadas por el mismo proceso — reificadas y autocosificadas 
sería más apropiado decir— que solo se inclinan ante la magia mediática 
del espectáculo, sea cual sea este. La política deviene el máximo espectáculo  
posible en la paradójica y tautológica fórmula de que el espectáculo es la 
única política posible (Bauman, 2004, pp. 71-112).

Podría pensarse entonces que nos encontramos ante un abanico de 
opciones que, como sostiene Beriain (2005), se nos presenta como uno o 
varios proyectos que confrontan a la modernidad ya desde un proyecto 
premoderno, ya desde otro posmoderno. Pero aquí se revela el carácter 
paradójico de la cultura política contemporánea, la ambivalencia que la 
define, el riesgo mismo que una u otra opción supone o que todas o ninguna 
suponen ya al optar o no por ellas. La modernidad es un proyecto múltiple, 
un punto de partida común con diferentes puntos de fuga. 

La modernidad ha impuesto una condición de no retorno. De una u 
otra manera, nos encontramos con proyectos que reaccionan frente a la 
modernidad, en una dirección u otra, pero que no pueden —y en cierto 
sentido no quieren— negar la modernidad misma. Se trata más bien de un 
“golpe de timón” que la reorienta en una dirección u otra pero a sabiendas 
de que en ningún caso la marcha atrás —la historia no lo permite tampo-
co— es una posibilidad plausible (Beriain, 2005, pp. 12-29).

En ese punto se impone, una vez más, la clarificación de tales proyec-
tos. Lo que Beck y Bauman registran como riesgo y ambivalencia es visto 
por Beriain como un sustrato común con proyecciones diferenciadas, no 
por eso menos conflictivas, por supuesto, pero que gravitan políticamente 
frente a un denominador común, la modernidad, en tanto la realidad frente 
a la cual —en un sentido o en otro— se reacciona. 



[ 55 ]

Apuntes para una propuesta de relacionamiento entre psicoanálisis, política y derecho

Beriain muestra las diferentes perspectivas que enfrentan a esa mo-
dernidad matriz (¿o tal vez Matrix?), los variados caminos que se conciben 
pero, sobre todo, desmitifica la imposibilidad y la negación de un elemento 
que en el último siglo había querido ser subvalorado y que uno de estos 
proyectos modernos ha puesto de nuevo en la palestra de la historia: el de la 
violencia como permanente partera de la misma (Žižek, 2004, pp. 63-102). 

Pero a este marco social e histórico, ya de por sí complejo, que exige la 
exploración de sus fisuras y reacomodamientos, no solo sociológicos sino 
culturales y políticos, se suma la dimensión que en ese contexto adquiere 
la problemática de la alienación. Y quizás lo que más impacta es una ten-
dencia que tanto Beck como Bauman han resaltado descriptivamente no 
solo para constituir uno de los rasgos más representativos, significativos 
y paradójicos de la sociedad posmoderna, sino, además, por ser la más em-
blemática reivindicación que Occidente enarbola frente al mundo entero: 
la individualización y todo lo que a su alrededor se teje para consagrarla 
como el sanctum sanctorum del desarrollo de la humanidad. 

La libertad de conciencia y expresión, la tolerancia, la autonomía mo-
ral, el estado de derecho, los derechos fundamentales que aseguran las 
libertades individuales y políticas, la democracia liberal y, por supuesto, la 
economía de mercado, en fin, toda la arquitectura económica, ideológica, 
jurídico-política e institucional de la civilización occidental tienen en la 
defensa al y garantías del individuo la piedra de toque que da razón del 
“progreso” de Occidente y su legítima pretensión por defender, preservar 
y proyectar frente al mundo entero la forma de vida que la garantiza y que 
la propicia simultáneamente. 

La individualización parece ser, por tanto, una condición y al mismo 
tiempo un proyecto de la sociedad no solo moderna, sino, mejor, posmo-
derna frente al mundo entero a través de este dispositivo dual que simul-
táneamente opera como su presupuesto y su proyección.

En efecto, para Beck, en buena parte una de las tendencias aparen-
temente contrahegemónicas que parecerían dibujarse en el contexto 
de la tensión, ya posmoderna, entre modernidad/contramodernidad y 
modernidad reflexiva como parte de esa reinvención antisistémica de 
lo político, no es solo el surgimiento de nuevas subjetividades sociales y 
políticas sino, como columna vertebral que pareciera sostenerlo, de un 
proceso de individuación que Bauman de manera por demás sugestiva 
enmarca en lo que ha llamado no solo la modernidad líquida, sino el 
amor líquido. 



[ 56 ]

Oscar Mejía Quintana

La sociedad posmoderna, es decir, capitalista, global y neoliberal, se 
presenta no solo como la apoteosis del capital, la democracia liberal y la 
economía de mercado, sino, como condición de ello, de la iniciativa privada, 
el individuo y los procesos de individualización que, económica, jurídica y 
políticamente soportan todo el proyecto occidental.

Parecería difícil, por no decir imposible, confrontar semejante preten-
sión que por su concreción en el ámbito cotidiano y singular de cada per-
sona puede antojarse como una aspiración apenas “natural” de cualquier 
sociedad contemporánea y de los agentes que la constituyen. 

Pero la sociología de la cultura y de la sociedad global y posmoderna 
ha logrado, sin embargo, captar las patologías que subyacen a esta exacer-
bación apoteósica de la individualización, así como Weber lo hiciera para 
la sociedad moderna con los fenómenos de pérdida de sentido y pérdida 
de libertad. Con esto, se ha logrado así desentrañar las deformaciones y 
abigarramientos que este proceso conlleva y sus contradictorias y para-
dójicas consecuencias para la sociedad contemporánea.

Bauman: contornos de la individuación
Preocupado por el sentido y viabilidad de la emancipación en la pos-

modernidad, Bauman señala las características que distinguen la mo-
dernidad líquida de la modernidad pesada, pasando por la identificación 
del significado de la libertad y los compromisos de la teoría crítica clásica 
(Bauman, 2005, pp. 21-58).

La teoría crítica clásica, gestada por Horkheimer y Adorno, respondía 
a una modernidad preocupada por el orden y orientada hacia la emanci-
pación. Era, según Bauman, una modernidad pesada, sólida, condensada, 
sistémica, proclive al totalitarismo debido a su afán de homogeneidad y 
enemiga de la variedad, la contingencia, lo aleatorio, etc. 

Los principales iconos de esta modernidad fueron las fábricas for-
distas, con sus rutinas y movimientos predeterminados que anulaban la 
espontaneidad e iniciativa individual; la burocracia, ligada al modelo de 
Max Weber, que deja de lado los lazos sociales y las identidades; el pa-
nóptico de Bentham y Foucault; el “gran hermano” siempre vigilante que 
castiga a los infieles y recompensa las lealtades; y, finalmente, el konzlager 
y el gulag, los cuales ponían a prueba la maleabilidad humana y en donde 
aquellos no tan maleables eran enviados a cámaras de gas y crematorios.

Por oposición a la modernidad pesada, la actual es una modernidad 
liviana, líquida, difusa o reificada, o, en palabras de Beck, la sociedad de 



[ 57 ]

Apuntes para una propuesta de relacionamiento entre psicoanálisis, política y derecho

la segunda modernidad, que es poco hospitalaria con la crítica. La crítica 
de estilo productor fue reemplazada por una crítica de estilo consumidor, 
cambio que tiene sus raíces, según Bauman, en la transformación del es-
pacio público y de la manera en que la sociedad funciona y se perpetúa a 
sí misma. 

Una vez la libertad (libertad de elección, libre de mercado, etc.) se 
consideró inmune a amenazas futuras y dejó de ser una preocupación, se 
declaró el fin de la modernidad, lo que para Bauman es una exageración. 
Para él, la sociedad analizada y cuestionada por Orwell y la teoría crítica 
parece solo una de las formas que puede adoptar la sociedad moderna y su 
decadencia no augura el fin de la modernidad ni de la desdicha humana. 

La sociedad del siglo xix no es menos moderna que la del siglo xx, 
es moderna de manera diferente: lo que las hace igualmente modernas y 
distingue a la modernidad de otras formas de cohabitación humana es la 
modernización, definida por Bauman como compulsiva, continua, irrefre-
nable y eternamente incompleta, y la sed de creación destructiva o creati-
vidad destructiva, que desmantela, elimina, limpia, etc., con el propósito 
de aumentar la productividad y la competitividad (Bauman, 2005, p. 35).

Ephraim Lessing —sostiene Bauman— afirmaba que en los umbrales 
de la edad moderna fuimos liberados de la fe en la creación, la revelación 
y la condenación eterna, y que se estableció la calidad de nuestros talen-
tos (recursos, voluntad, carácter, etc.) como único límite del progreso y 
el automejoramiento. Esto implicó que ser moderno significara no poder 
detenerse, estar siempre en movimiento, pero no por la “postergación de 
la gratificación”, sino por la imposibilidad de llegar a esta, ya que se aleja 
más rápido de lo que nos movemos y las metas y los logros pierden su poder 
gratificador en el momento en que son alcanzados o inclusive antes. Ser 
moderno es, por tanto, estar siempre un paso adelante de uno mismo y 
tener una identidad inacabada.

Lo que hace novedosa a la modernidad líquida es la decadencia de la 
ilusión moderna. En otras palabras, se trata del declive de la creencia en 
un final o en un cambio histórico alcanzable, en una sociedad justa y un 
futuro completamente controlado, con total transparencia de los asuntos 
humanos gracias al conocimiento de todo lo que es necesario conocer, así 
como la desregularización y privatización de las responsabilidades de la 
modernización, evidenciadas en la individualización de las tareas antes 
atribuidas a la razón humana. 



[ 58 ]

Oscar Mejía Quintana

Lo anterior ha desplazado la atención desde el discurso ético-político 
de la sociedad justa hacia el discurso de los derechos humanos, donde el 
poder público cumple dos funciones: la observancia de los derechos hu-
manos con el fin de que cada uno siga su propio camino y la garantía de la 
seguridad física y de propiedad para este propósito. De ahí que Bauman 
resalte la frase de Margaret Thatcher: “no existe sociedad”. 

Desde la perspectiva de Bauman, hablar de modernidad e individuali-
zación es hablar de lo mismo. Sin embargo, el concepto de individualización 
ha tomado un significado diferente al que tenía hace cien años. Ulrich 
Beck abre la comprensión del proceso de individualización al ofrecer un 
marco histórico para el nacimiento del individuo como un aspecto pro-
pio de modernización. La individualización consiste en transformar la 
identidad responsabilizando a los individuos por esta construcción: se 
establece una autonomía de jure sin importar si ha sido o no establecida 
una autonomía de facto. 

La autoidentificación le ha permitido “vivir fiel” a una clase, con base en 
la imitación de patrones de conducta y en la aculturación. Los estamentos 
(sitios de pertenencia heredados) fueron reemplazados por las clases (ob-
jetivos de membresías fabricadas) que exigen que uno se una a ellas y que 
renueve constantemente su membresía. La división de clases respondía 
al acceso desigual a los recursos necesarios y a que la autoidentificación y 
la diferenciación estaban dadas de acuerdo con el espectro de identidades 
que ofrecía cada clase (Bauman, 2005, p. 39). 

Según Clauss Offe, el colectivismo fue la estrategia de aquellos que 
eran incapaces de autoafirmarse como individuos debido a la precariedad 
de sus recursos en el marco de la individualización. Estos individuos de 
la Edad Moderna temprana se caracterizaron por desarraigar para luego 
rearraigar. La clase y el género eran hechos de la naturaleza y de ellos no 
se podía escapar, aunque, como los estamentos, eran algo construido y 
negociable. La tarea de la autoafirmación de los individuos era hacerlos 
“encajar” mediante comportamientos iguales a los de los otros miembros 
del grupo.

Es precisamente esto lo que diferencia la “antigua” individualización de 
la forma que ha tomado en tiempos de la modernidad reflexiva o segunda 
modernidad. No existe la posibilidad real del rearraigo, sus canteros, en 
cuanto postulados y buscados, son frágiles y se desenvuelven antes de que 
el rearraigo se haya completado. Existe, por el contrario, una variedad de 
juegos de sillas que obligan a las personas a estar en permanente movi-



[ 59 ]

Apuntes para una propuesta de relacionamiento entre psicoanálisis, política y derecho

miento sin la promesa de la gratificación o el descanso después de la labor 
cumplida y no existen perspectivas de rearriago al final del camino tomado 
por individuos ya crónicamente desarraigados (Bauman, 2005, p. 40). 

Pero esto no significa que exista la posibilidad de rehusarse a la indivi-
dualización, pues esta, tanto en la modernidad líquida como en la pesada, 
es un destino, algo impuesto, y no una elección. En este sentido, Bauman 
afirma que escapar a la individualización es una ilusión, así como lo son 
la autocontención y la autosuficiencia del individuo, y lo que rige la vida 
es la imposibilidad de culpar a alguien más de las frustraciones y preo-
cupaciones. Como lo señala Beck, “el modo en el que uno vive se vuelve 
una solución biográfica a contradicciones sistémicas”, responsabilidad 
individual y riesgo social (Beck, 1999, p. 40).

Lo anterior profundiza la brecha entre la individualidad como predesti-
nación e individualidad como capacidad de autoafirmación que no alcanza 
los requerimientos de una autoconstitución. Además, en una sociedad 
de individuos las soluciones biográficas no son efectivas y, por lo tanto, 
deben ser compensadas con soluciones imaginarias que, al igual que las 
soluciones auténticas, deben estar alineadas con la individualización de 
las responsabilidades para que resulten viables. 

La acción colectiva en que se organizan las fuerzas débiles e impoten-
tes tiene como problema la dificultad de condensar las preocupaciones 
individuales en forma de intereses comunes y luego en forma de acción 
conjunta, puesto que los problemas más comunes de “individuos-por-
destino” no se pueden sumar en una causa común. En este contexto tiene 
lugar la reducción del poder público a solo dos funciones: la observancia 
de los derechos humanos y garantía de la seguridad. 

Cada individuo aduce ser el ocupante legítimo del discurso político, lo 
que expulsa a los demás y lleva a la desintegración del concepto de ciudada-
nía y a la colonización de lo público por lo privado, donde el primero queda 
reducido a curiosear la vida privada de figuras públicas o a la exhibición 
pública de asuntos privados, como única posibilidad de construcción de 
la comunidad y que termina siendo frágil y dispersa. 

La nuestra, señala Bauman, es una época proclive a los chivos expiato-
rios, las cerraduras patentadas, las alarmas antirrobo, etc., y, en general, 
a toda clase de conspiraciones que llenan el vacío en el espacio público 
con un “pánico moral” que libera el miedo y el odio acumulados en do-
sis controladas. Por tanto, “la vigilancia se halla degradada a su función 
de custodiar bienes, mientras que el interés general no es más que una 



[ 60 ]

Oscar Mejía Quintana

junta de egoísmos, simpáticas emociones colectivas y miedo al prójimo” 
(Bauman, 2005, p. 42).

La emancipación humana significa hoy cerrar la brecha entre el in-
dividuo de jure y el individuo de facto. Ser un individuo de jure implica no 
poder culpar a nadie de la propia desdicha, tener que buscar sus causas 
en nuestra propia indolencia. 

Esto conlleva una autocrítica compulsiva nacida de una permanente 
falta de autoestima, que reduce la posibilidad de transformarnos en in-
dividuos de facto, es decir, de tomar nuestras propias decisiones, tomar el 
control de nuestro destino y controlar los recursos necesarios para una 
verdadera autodeterminación, puesto que el individuo de jure no puede 
convertirse en un individuo de facto sin antes ser ciudadano: este es pre-
cisamente el dilema de la emancipación según Bauman.

En ese contexto, el impulso hacia la acción tiende a transformarse en 
dominación, distorsionando las aspiraciones de la libertad y privilegiando 
el pragmatismo utilitario y los efectos por encima de los principios éticos 
de las razones. El rechazo a la acción, por su parte, deja al pensamiento 
impotente, aunque satisface “el deseo narcisista de pureza sin compromi-
sos”, que tiene poca o ninguna relevancia en la vida de aquellos a quienes 
debería ser útil. 

Desde la perspectiva de Bauman, lo que se ha vuelto obsoleto no es 
la emancipación, sino el significado que se le asignó en condiciones hoy 
inexistentes. Para Bauman, hay un nuevo programa de emancipación pú-
blica en el cual aparece la brecha entre la “libertad negativa”, impuesta 
legalmente (individuo de jure) y la “libertad positiva”, en cuanto capacidad 
de autoafirmación (individuo de facto), este último es inaccesible para la 
mayoría de personas. 

La tarea, según Bauman, sigue siendo la misma desde los comienzos 
de la modernidad: autoconstruir la vida individual de los humanos, tejer 
redes de vínculos entre individuos autoconstituidos y mantener estas re-
des. Esta tarea no fue cuestionada por los teóricos críticos, aunque dudaban 
de la sinceridad de los encargados de generar las condiciones necesarias 
para la autoafirmación por considerar que había frenos a la libertad y una 
tendencia al totalitarismo. 

Existía un sesgo anarquista en las teorizaciones críticas, pues “sos-
pechaban que las aspiraciones, los deseos y los objetivos individuales, el 
vis formandi y la libido formandi individuales, la tendencia poiética a crear 
nuevos significados ajenos a la función, el uso y el propósito no son más 



[ 61 ]

Apuntes para una propuesta de relacionamiento entre psicoanálisis, política y derecho

que una variedad de recursos, o justamente por eso, obstáculos en medio 
del camino” (Bauman, 2005, p.56), y se esperaba el ataque de lo público a 
lo privado, pero nunca lo contrario.

Lo anterior fue valido para la modernidad pesada, pero la historia de la 
emancipación viró de la incompletud de la libertad individual hacia la im-
potencia práctica de la libertad oficialmente victoriosa. En otras palabras, 
una vez obtenida la libertad negativa lo que se busca es transformarla en 
libertad positiva. Ahora, la tarea paradójica de la emancipación es resuci-
tar todo aquello que se esmeró en apartar o hacer desaparecer: la esfera 
pública y el poder público (Bauman, 2005, p. 57). 

Beck: individuación y derecho(s)
Beck se ocupa inicialmente de la definición y tensiones de la indivi-

dualización y de las “libertades precarias” (Beck, 2002a, pp. 37-80). El 
concepto de 

individualización en Beck se refiere a desarrollos y experiencias 
sociales caracterizados por la disolución de formas sociales anteriores 
como categorías de clase y status social, la familia, roles de género, etc., 
y por el colapso de biografías normales, marcos de referencia y modelos 
o roles sancionados por el estado. (Beck, 2002a, p. 39)

Así, la religión, la tradición y el Estado son desplazados por nuevos mo-
dos de vida orientados hacia nuevas exigencias, controles y restricciones, 
donde los puntos de referencia institucionales guían el pensamiento, la 
planificación y la acción de los individuos. La densidad de las regulaciones 
es notoria y su efecto global es, según Beck, “una obra de arte de laberíntica 
complejidad” (Beck, 2002a, p. 39). 

Las nuevas pautas y regulaciones deben ser importadas por los indivi-
duos a sus biografías mediante sus propias acciones, además de ser sumi-
nistrados por ellos mismos. A medida que se amplía la gama de opciones 
y la necesidad de decidir entre ellas, aumenta la necesidad de realizar 
acciones individuales, traspasando las consecuencias (cargas y oportu-
nidades) a individuos que, en ocasiones y debido a la complejidad de las 
interrelaciones sociales, no están en capacidad de tomar las decisiones 
necesarias “con el debido fundamento, ponderando los intereses, la moral 
y las posibles consecuencias” (Beck, 2002, p. 42). 

De acuerdo con Sartre, el ser humano se convierte en un homo optionis, 
esto es, una elección entre posibilidades: “todos los aspectos de la vida 



[ 62 ]

Oscar Mejía Quintana

(identidad, matrimonio, religión, muerte, etc.) se fragmentan en opciones 
entre las que se deben decidir; aquí, las personas deben tomar las riendas” 
de su vida acorde con una “biografía hágalo usted mismo” que ha despla-
zado a la “biografía normal”, y en donde la elección equivocada, aunada a 
una serie de eventos desafortunados, puede llevar al fracaso.

La biografía “hágalo usted mismo” es siempre una biografía del riesgo 
o una situación de peligro permanente, lo que lleva a afirmar a Beck que 
este tipo de biografía puede convertirse en una “biografía de la crisis”. 
Para no fracasar, los individuos deber ser capaces de planificar a largo 
plazo, de adaptarse al cambio, de organizarse, improvisar, fijarse metas, 
reconocer los obstáculos, aceptar las derrotas e intentar nuevas salidas. 
Necesitan iniciativa, tenacidad, flexibilidad y paciencia ante los fracasos 
(Beck, 2002a, p. 42). 

Según Beck, lo anterior ha llevado a la moral del vagabundo, en la 
que, de acuerdo con Bauman, el vagabundo elige sus objetivos conforme 
va avanzando, no sabe cuánto tiempo se quedará en el mismo lugar, pero 
sabe que su estancia tiene pocas probabilidades de durar, lo que motiva 
en él el desengaño hacia el último lugar donde paró y la esperanza de que 
el próximo sea mejor. En síntesis, el fracaso y la libertad inalienable se 
encuentran en estrecha proximidad y llegan inclusive a entremezclarse.

Lo anterior es muestra de que las líneas maestras de la modernidad 
actúan en contra de la cohesión familiar. La mayoría de los derechos del 
estado de bienestar son dirigidos a individuos y no hacia las familias. En 
el caso del empleo, la educación, etc., implican voluntad de trabajar, de 
moverse, lo que fomenta estilos de vida relacionados con el ego. La indi-
vidualización es, entonces, una compulsión paradójica de crear y modelar 
la propia biografía, así como los lazos y redes de su entorno, en medio de 
preferencias cambiantes y a través de las sucesivas fases de vida, mientras 
los individuos se adaptan a las exigencias del mercado. 

El sentido paradójico de la individualización se refiere, por un lado, a 
decisiones tal vez imposibles de tomar y, por otro, a decisiones que sitúan 
al individuo como individuo en el centro de la escena y que condenan 
estilos de vida y comportamientos tradicionales. La sociedad tradicional 
y sus pautas estaban llenas de restricciones y se orientaban hacia un “na-
cer para” la sociedad tradicional. La sociedad y pautas modernas, por el 
contrario, tienen la forma de incentivos para la acción (becas, subsidios, 
etc.) y requieren “hacer algo”, hacer un esfuerzo activo y no solo nacer. 



[ 63 ]

Apuntes para una propuesta de relacionamiento entre psicoanálisis, política y derecho

Toda trascendencia, necesidad, certidumbre y metafísica han sido sus-
tituidas por la habilidad personal y todo aspecto como el amor, el matrimo-
nio, la verdad, la ciencia, etc., está siendo convertido en “libertad precaria”, 
libertad cuyos imperativos son planear, pensar, calcular, negociar, definir 
revocar, en un mundo donde todo vuelve a comenzar constantemente. Las 
rutinas internalizadas, preconscientes o semiconscientes permiten a la 
gente “vivir su vida” y descubrir sus identidades dentro de sus coordenadas 
sociales. Se trata de “experiencias repetidas una y otra vez, lo normal, lo 
regular, lo carente de sorpresas” (Beck, 2002a, p. 45). 

Según señala Beck, este nivel de “habituaciones colectivas” se está 
desfragmentando en múltiples posibilidades que deben ser dilucidadas y 
negociadas permanentemente, lo que hace desaparecer inclusive la posibi-
lidad de no decidir, cuyo lugar es ocupado ahora por lo híbrido, es decir, por 
la decisión a favor del azar. En palabras de Beck, “la vida pierde su calidad 
de objetividad” (2002, p. 46) y las “libertades precarias” se convierten en 
la doble cara de la individualización.

Nuestra sociedad, afirma Beck, se caracteriza por formas híbridas, 
contradictorias y ambientales que dependen de las condiciones econó-
micas, políticas y familiares. En ella y debido a la abolición de la rutina, 
las decisiones sobre los estilos de vida han comenzado a aparecer como 
“deidificadas”. Así, “muchas cuestiones que cayeron en desuso con la 
religión están reemergiendo en el centro de la vida. Algo así como si la 
vida cotidiana estuviera siendo teologizada posreligiosamente” (Beck, 
2002a, p. 47). 

La línea secular dios-naturaleza-sistema social, en la que cada cate-
goría reemplazaba a la anterior y que ofrecía una fuente de legitimación 
a la acción social, está siendo reemplazada por el individuo despistado, 
confundido, indefenso y que no sabe qué hacer, proceso acorde al avance 
de la modernidad y su reivindicación del poder personal del sujeto, po-
niendo de manifiesto la cuestión del individuo a medida que se eliminan 
las “antiguas coordenadas”.

Beck continúa su explicación mostrando la conversión individualista 
producida en Alemania. El registro matrimonial de los años setenta, por 
ejemplo, evidencia el paso de una concepción centrada en el conjunto a una 
centrada en la persona, ya que al avalar el divorcio dejándolo a decisión de 
los contrayentes, queda jurídicamente reglamentado el código individual 
del matrimonio. 



[ 64 ]

Oscar Mejía Quintana

Ahora, “el matrimonio es un orden individual que debe cuestionarse 
y reconstruirse por parte de los individuos al hilo de los acontecimientos” 
(Beck, 2002a, p. 53), conforme a los mandatos institucionales del sistema 
jurídico, el mercado laboral y los fondos de pensiones, entre otros, los 
cuales presuponen que en la pareja cada uno tiene su propia biografía e 
independencia económica. 

En la vida moderna las personas pueden y deben llevar una vida in-
dependiente, fuera de los órdenes tradicionales de la familia, la clase y la 
religión, en el marco de los lineamientos establecidos por el Estado y las 
demás instituciones. Así, el matrimonio no es una institución social, sino 
una situación individual que depende de las instituciones. 

En lo anterior, Beck observa lo que Talcott Parsons denominó el in-
dividualismo institucionalizado. Por tanto, entender la individualización 
en términos de autonomía, emancipación y autoliberación de la huma-
nidad o de anomia, es decir, un Estado no regulado hasta el punto de 
la ausencia de la ley, es en ambos casos, desde la perspectiva de Beck, 
reducirlo y distorsionarlo.

Beck afirma que está emergiendo un exotismo medio de la vida co-
tidiana, para referirse a una sociedad poblada por personajes que nadie 
habría imaginado hace treinta años, como los: carniceros que juegan golf, 
los guardaespaldas expertos en jazz, las esposas importadas de Tailandia, 
etc. En este contexto, la sociología funciona con “viejos estereotipos con-
ceptuales” y apoya a los administradores de instituciones fundadas en 
imágenes anticuadas de los individuos y de las situaciones sociales, quienes 
mantienen el statu quo a toda costa. 

En el debate político, la teoría de la individualización participa 
elaborando un marco de referencia que permite que el área del 

sujeto (los conflictos entre individuos y sociedad) sea analizada desde 
el punto de vista de los individuos [o] mostrando que, a medida que se 
va desarrollando la sociedad moderna, cada vez es más cuestionable 
afirmar que existen unidades colectivas de significado y de acción. 
(Beck, 2002a, p. 58)

Con la individualización y las biografías del tipo “hágalo usted mismo”, 
los individuos, sus preferencias y aversiones, así como todos los asun-
tos que antes no eran considerados importantes, están pasando a primer 
plano. Se empieza a hablar de democracia anímica y sociedad del codazo 
limpio, mientras se produce una brecha entre las imágenes dominantes 



[ 65 ]

Apuntes para una propuesta de relacionamiento entre psicoanálisis, política y derecho

de la sociedad en la política y las instituciones y las imágenes creadas por 
individuos que luchan por modos de vida viables.

Frente a este panorama del exotismo medio de la vida cotidiana y la 
pluralización de los estilos de vida, la sociología debe repensar sus con-
ceptos y métodos de investigación, ya que “expresadas en los términos 
antiguos y equivocados, la emancipación y la anomia forman juntas, en 
virtud de su química política, una mezcla explosiva” (Beck, 2002b, p. 61). 

Para Beck, asegurar el statu quo no puede ya suministrar una base de 
legitimidad, como tampoco pueden hacerlo las tres formas de integrar 
las sociedades altamente industrializadas, a saber: el consenso tras-
cendental, la integración fundada en intereses materiales conjuntos y 
la conciencia nacional.

La propuesta de Beck frente al tema de la integración pasa entonces 
por reconocer que asistimos a una apoca de declive del orden social del 
Estado, de la familia tradicional, la etnicidad, etc., sustituidos por una 
ética de la realización personal y un hombre que elige, decide y configura 
su propia vida y su identidad individual, y el cual es la causa fundamental 
de las transformaciones en la familia y la revolución global de género en 
cuanto al trabajo y la política. Por tanto, cualquier intento de dar un nuevo 
sentido a la cohesión social debe aceptar el individualismo, el escepticismo 
y la diversidad como partes de la cultura occidental y ser consciente del 
deseo (cada vez más extendido) de “vivir la propia vida”. 

“La necesidad compulsiva de vivir una vida propia y la posibilidad de 
hacerlo emergen cuando una sociedad está altamente diferenciada” (Beck, 
2002b, p. 70). En la sociedad moderna, dividida en esferas funcionales sepa-
radas y no intercambiables, los individuos se integran solo parcialmente de 
acuerdo a lógicas de acción diferentes y a veces incompatibles (conductores, 
estudiantes, contribuyentes, etc.). En otras palabras, su vida está dividida 
en diferentes versiones del yo, situación que los obliga a hacerse cargo de 
sus propias vidas en peligro de resquebrajarse. 

Este yo ha sido calificado por Arno Schmidt de “bandeja llena de 
instantáneas centelleantes”. La propia vida (la vida de uno) es una vida 
estandarizada que combina éxito y justicia, y en la que el interés del in-
dividuo está íntimamente relacionado con el interés de la sociedad racio-
nalizada. Los individuos se convierten en actores y constructores de sus 
propias biografías, identidades, vínculos y redes sociales, en concordancia 
con la expansión del Estado nación y la consecuente consolidación de la 
individualización.



[ 66 ]

Oscar Mejía Quintana

Vivir la propia vida significa, en este marco, tener biografías “hágalo 
usted mismo”, “del riesgo” o “averiadas”, en las que el fracaso se percibe 
como fracaso personal y no como una experiencia de clase en una cultura 
de la pobreza: es asociada a formas de autorresponsabilidad y constituye 
la otra cara de la “obligación a la actividad” a la que está condenada la vida. 

Vivir la propia vida implica responsabilizarse de las desgracias perso-
nales y los acontecimientos no previstos, lo que trae como consecuencia que 
los problemas sociales puedan convertirse en estados anímicos (neurosis, 
culpabilidad, ansiedad, etc.). Las crisis sociales aparecen, por tanto, como 
algo individual y no son percibidas en su dimensión social.

Por otro lado, la vida propia del individuo es una vida global. Es una 
“vida viajera”, tanto literal como metafóricamente, una vida en constan-
te movimiento, reforzada por los medios de comunicación, incluido el 
Internet. Lo anterior lleva a Beck a plantear el concepto de globalización de la 
biografía, sosteniendo que en la era global la vida propia no es sedimentaria 
ni está vinculada a un particular, sino que es una vida trasnacional que 
atraviesa fronteras, de donde se sigue el “vaciado” de la soberanía nacional 
y la obsolescencia de la sociología basada en la nación. 

Otro aspecto de esta globalización que influye sobre la vida propia es la 
destradicionalización, lo cual no significa que las tradiciones hayan dejado 
de ser importantes, sino que deben ser elegidas e inventadas y solo tienen 
fuerza dependiendo de las decisiones y experiencias de los individuos. 

Las fuentes de identidad que caracterizaron a la sociedad industrial (fe 
en el progreso, identidad étnica, conciencia de clase, etc.) se han agotado 
y han dado paso a una identidad que emerge de la intersección, la combi-
nación y el conflicto con otras identidades (Beck, 2002b, p. 74). 

Las categorías sociales nacionalmente fijadas de la sociedad industrial 
se disuelven o se transforman convirtiéndose en categorías zombis, es 
decir, que han muerto pero que siguen vivas, y la estructura social de la 
vida propia global aparece junto a la continua diferenciación e individua-
lización, en otras palabras, junto a la individualización de las clases, las 
familias nucleares, los grupos étnicos, etc. 

Nadie sabe cómo resolver las tensiones de la individualización y la 
globalización (integrar políticamente identidades trasnacionales en con-
flicto, asociar intimidad familiar con autorrealización y libertad de los 
hombres, entre otros), para que las personas se adapten mejor al futuro que 
las instituciones sociales y sus representantes,  y para que vivir la propia 



[ 67 ]

Apuntes para una propuesta de relacionamiento entre psicoanálisis, política y derecho

vida pueda significar vivir en las condiciones de la democracia radicalizada 
(Beck, 2002b, p. 77). 

Las nuevas orientaciones del nosotros están creando una especie de 
individualismo cooperativo o altruista, revelando una conexión entre vivir 
con uno mismo y vivir para los demás, conduciendo al predominio de la 
vida que produce, a su vez, la apertura y subpolitización de la sociedad y 
la despolitización de la política nacional, marco en el cual la democracia 
representativa nacional comienza a ser cuestionada debido al número 
limitado de actores colectivos y su homogenización interna, resultando 
cada vez más difícil garantizar el consenso entre individuos y grupos, ba-
sado en un acuerdo libre y la representación de los intereses conflictuales 
(Beck, 2002b, p. 79).

Lowen: la perturbación narcisista
Lowen se monta sobre los análisis del carácter de Reich —represen-

tante del psicoanálisis de izquierda a partir de la década de los 20— y su 
tipología del carácter fálico-narcisista para derivar de allí, la incidencia 
que el narcisismo tiene en la vida de las sociedades tardío-capitalistas. 
como Para Lowen, se trata de una deformación de la personalidad, donde 
la imagen no solo se aliena del individuo, sino que se apodera de su per-
sonalidad, generando trastornos no solo neuróticos, sino, igualmente, 
psicóticos que hoy por hoy caracterizan las desviaciones psíquicas y psi-
cológicas de las personas en las sociedades contemporáneas (Reich, 1978, 
pp. 171-192; Lowen, 1985).

En esencia, los planteamiento de Lowen sobre el análisis del carácter 
profundizan los de Reich con dos diferencias tangenciales: la primera, no 
cae en el pansexualismo que, según sus críticos, había caracterizado las 
investigaciones de Reich en su periodo final (Lowen, 1965); y, segundo, 
amplía el espectro de caracteres que Reich había abordado, incluyendo de 
manera sistemática el pasivo-femenino, el esquizofrénico y el esquizoide y 
sin dejar de contemplar igualmente los caracteres clásicos del oral, el maso-
quista, el histérico, el pasivo-femenino y el fálico–narcisista (Lowen, 1995).

En su estudio de los diferentes caracteres y, en general, de las patolo-
gías psíquicas y psicológicas que clínicamente se ve confrontado a mane-
jar, como terapeuta que es, y de cuyo ejercicio infiere sus observaciones 
y conclusiones correspondientes, Lowen considera que la época actual 
parecería caracterizarse por el predominio de un rasgo caracterológico 



[ 68 ]

Oscar Mejía Quintana

específico, derivado sin duda del carácter fálico-narcisista, como es el del 
narcisismo (Lowen, 1985). 

En este estudio, que coincide cronológicamente con los de Lipovetsky, 
Baudrillard, Beck y Bauman, situados en Europa, Lowen aborda el fenó-
meno del narcisismo mostrando la forma generalizada en que se expresa 
hoy en día como un disturbio de la personalidad en las sociedades con-
temporáneas, particularmente en los Estados Unidos. 

El narcisismo es, prácticamente, una epidemia social que todo el con-
texto histórico, sociológico y cultural del capitalismo avanzado ambienta 
y propicia entre las personas de todas las sociedades. Es la exacerbación 
del individualismo que, al contrario de lo que muchos consideran como un 
fenómeno natural sin mayores consecuencias, genera trastornos psíqui-
cos y psicológicos de envergadura social que no pueden ser simplemente 
obviados como meras desviaciones individuales. 

Aquí se expresa en toda su magnitud lo que la tradición marxista en 
general, pero en especial autores como el joven Marx, Heller, Horkheimer, 
Adorno, Habermas y Schaff han definido como la alienación de sí mismo, 
del individuo en las sociedades capitalistas.

El “disturbio narcisista” se manifiesta en toda una serie de patologías 
neuróticas que Lowen aborda sistemáticamente en sus diferentes expre-
siones caracterológicas, y que incluso pueden ser interpretadas como es-
tadios de este desorden: el carácter fálico-narcisista (común a hombres y 
mujeres), el carácter narcisista, la personalidad limítrofe, la personalidad 
psicopática y la personalidad paranoide son perfiles en los que el “espec-
tro” del narcisismo se rastrea. En los casos extremos, podemos observar 
cómo se pasa del tipo caracterológico propio del individuo a desviaciones 
paranoides y psicopáticas complejas y delicadas (Lowen, 1985, pp. 1-23).

Toda una serie de rasgos van paulatinamente evidenciando esta pro-
gresiva alienación de sí mismo. El narcisismo exagerado, el sentimiento 
de grandiosidad, la carencia de sentimientos, la carencia de sentido de sí 
mismo y la carencia, finalmente, de contacto con la realidad se antojan 
etapas que lentamente se agotan y que nos llevan de la desviación neu-
rótica, socialmente aceptable, hasta el episodio psicótico en el cual nos 
enajenamos mentalmente por completo. 

Y ¿cuál es el fundamento de este narcisismo progresivo que, además, 
se ha apoderado de la sociedad en su conjunto? Es la preponderancia de la 
imagen sobre cada cual, la importancia de las apariencias sobre lo auténtico,  



[ 69 ]

Apuntes para una propuesta de relacionamiento entre psicoanálisis, política y derecho

la necesidad de ser aceptado en los términos en que la sociedad puede 
aceptarnos y no en lo que espontánea y sinceramente somos. 

La imagen se apodera de cada uno hasta el punto en que se aliena de 
nosotros y se vuelve un espectro que nos domina y al cual nos sometemos. 
Esa imagen que concentra un superyó social sobredimensionado y excesivo 
nos impone sus prejuicios y precomprensiones, sus pautas y actitudes, 
hasta que terminamos siendo víctimas de él, es decir, de nuestra imagen 
alienada. La represión de nuestros sentimientos que ello provoca es la 
principal manifestación de su dominio y el origen del disturbio narcisista 
que empieza por ser solo neurótico y puede terminar en la psicosis. Tal es 
la condición de nuestros tiempos (Lowen, 1985, pp. 196 y ss.). 

Pero esta imagen que se constituye sobre ese individuo narcisista exa-
cerbado, con todas las patologías que de ello se desprenden, no es otra que 
la del sujeto ideológico del individualismo posmoderno, en el marco de 
garantías y derechos constitucionales que han hecho de él, previamente, 
un sujeto jurídico. Así se constituye esta compleja figura del individuo 
narcisista posmoderno que, a partir de su condición material de homo 
oeconomicus, deriva en el sujeto jurídico-ideológico que el psicoanálisis 
asumirá terapéuticamente. La relación derecho-psicoanálisis queda en-
tonces mediada por la crítica de la ideología.

Conclusión

Sin duda, el problema central del psicoanálisis fue siempre —y el mis-
mo Freud lo reconocía— que la terapia podía volverse interminable, sin que 
esto solucionara definitivamente los síntomas traumáticos del analizado. 
Se caía entonces en una interpretación eterna que solo a nivel conceptual 
resolvía la problemática del individuo, sin dar pautas concretas e inmedia-
tas para la solución de sus dificultades psicológicas cotidianas. 

Cuando Reich plantea que es en la incapacidad de la persona de llegar 
al orgasmo donde radica la fuente de la neurosis y que la coraza caracte-
rológica que ella desarrolla psíquicamente es al mismo tiempo una coraza 
muscular, esboza enseguida la necesidad de un cambio radical en el abor-
damiento de la terapia. Este es un primer apunte de la relación derecho-
psicoanálisis que aquí he querido bosquejar.

Efectivamente, para Reich, si la complicación es también muscular, 
el método no puede consistir en la dilucidación exclusiva de los traumas 



[ 70 ]

Oscar Mejía Quintana

psíquicos: tiene que centrarse también en el manejo directo e inmediato 
de estos bloqueos corporales. La psicoterapia finaliza cuando la orgon-
terapia restablece la capacidad orgásmica del individuo. El pasado no 
solo vive, sino que también se resuelve en el presente. La pretensión de 
Reich fue complementar la teoría freudiana, sentando los fundamentos 
de una psicoterapia materialista, como algunos comentaristas de su obra 
lo calificaron. 

Un segundo apunte gravitó en torno al problema de la ideología. En 
efecto, como vimos, de los que se trata para el sistema social, sea el que 
sea, no es dejar que las personas devengan espontánea y libremente lo que 
sus talentos y capacidades los inclinen a ser y a hacer, sino de interiorizar 
en ellos un patrón homogéneo de conducta con el cual asuman “natural-
mente” su entronque activo con el medio. 

La función primordial de la ideología es, en este sentido, convertir a 
los individuos concretos en sujetos abstractos. Esta función es análoga a 
la del derecho, que es convertir a los individuos en sujetos de derechos. 
Ambos dispositivos convergen para que los sujetos respondan y reaccionen 
como tales ante la realidad social, según un modelo predeterminado. Lo 
real para el sistema no es el individuo, sino el sujeto, el sujeto funcional, 
el sujeto ideológico-jurídico. Su función es ser mediación y concreción de 
ese sujeto ideológico-jurídico en cualquier sociedad determinada.

Así pues, si quisiéramos resumir la relación derecho-psicoanálisis de-
sarrolladas en este escrito la ecuación conceptual que lo resumiría sería 
la de sujeto jurídico-sujeto ideológico-sujeto terapéutico. Cuando Reich 
afirma que la diferencia entre el carácter neurótico y el carácter genital 
radica en el grado de dominio que el individuo ejerza sobre su coraza ca-
racterológica, se está refiriendo, en términos psicológicos, a los mismos 
planteamientos de Althusser al sostener que la función de la ideología es 
hacer de los individuos concretos sujetos abstractos. 

Žižek, por su parte, logra la reconstrucción más comprehensiva sobre 
la ideología en los últimos tiempos y, a partir de los esclarecedores aportes 
de Laclau sobre la misma, introduce unas distinciones determinantes para 
la sedimentación de la categoría. Pero quizás su aporte más importante, 
que, repito, tiene indudable ascendencia lacaniana así no sea totalmente 
fiel al concepto lacaniano del fantasma, es su afirmación de la ideología 
como espectro. 

Como sostuve, si bien esto pone en cuestión incluso los sustentos epis-
temológicos del psicoanálisis, lo cual es positivo en cuanto toda disciplina 



[ 71 ]

Apuntes para una propuesta de relacionamiento entre psicoanálisis, política y derecho

tiene que explorar y explicitar sus fundamentos, lo interesante aquí, con 
Žižek o más allá de Žižek, es que la ideología como espectro básicamente 
propaga la ideología al todo social sin que la distinción de antaño entre 
ciencia y no ciencia, verdad y distorsión, pueda ser definitiva y tajante y, 
por tanto, el sujeto ideológico, en tanto sujeto jurídico y sujeto terapéutico 
(lo que compromete al mismo tiempo al analista y al analizado), no puede 
desligarse de la naturaleza espectral que ello conlleva. Lo que supone que el 
fundamento común de la ecuación sujeto jurídico-sujeto ideológico-sujeto 
terapéutico es el sustrato espectral que los identifica a todos. ¿Cuál puede 
ser, de manera más evidente, ese sustrato espectral? Permítanme apostarle 
al tercer apunte que en este capítulo he querido explicitar: el individuo 
y los procesos de individuación que han desembocado en eso que Lowen 
llamo el disturbio narcisista o que MacIntyre sagazmente denominó el 
individuo qua individuo. 

Como vemos, el desarrollo de la sociedad posmoderna impone, en el 
marco del capitalismo global, procesos homogenizantes de individuación, 
en los que las construcciones colectivas locales contrahegemónicas des-
aparecen, que están sustentados por un marco jurídico-político propio o 
análogo al del estado de derecho y la democracia liberal occidental —in-
cluso en sociedades híbridas— y que concretan, de manera multiforme, 
el ideal moderno de individuo en cada latitud. 

Ello somete a la persona a estrategias de subjetivización, tal como en su 
momento el posestructuralismo lo había señalado, tendientes a constituir 
sujetos funcionales, cuya manifestación caracterológica es un narcisismo 
exacerbado, desarraigado de espacios, tradiciones y valores propios, que le 
permite enfrentar contextos altamente competitivos, característicos del 
régimen de acumulación posfordista imperante.

Bauman y Beck han abordado sociológicamente este fenómeno de la 
individuación en su ambivalente realidad, observando que tal proceso 
se presenta contradictoriamente como emancipatorio, pese a que lleva a 
aparejado, de manera paradójica, una carga de subjetivización que, en el 
marco de la globalización, se antoja alienante y hegemónicae, en la medi-
da en que la misma concreta el ideal del individuo liberal competitivo del 
capitalismo global sustentado en la batería de derechos fundamentales y 
libertades que le dan su acopio y posibilidad real.

Remontándose a las categorías de Beck sobre la modernidad reflexiva y 
de Bauman sobre la sociedad de la ambivalencia se pudo observar que uno 
de los rasgos de esta modernidad reflexiva, como diría el primero, es que 



[ 72 ]

Oscar Mejía Quintana

los binomios dicotómicos blanco-negro, bueno-malo negativo-positivo se 
desplazan a una variedad politónica de grises, donde lo que antes consi-
derábamos blanco-bueno-positivo ahora puede también ser considerado 
negro-malo-negativo, trastrocándose radicalmente los juicios de valor 
convencionales.

Este es el sentido de la sociedad del riesgo que Beck describe en el mar-
co de una modernidad reflexiva o de esa modernidad ambivalente, según 
Bauman: sin limitarse al siguiente planteamiento, Beck refiere que ya no 
hay juicios rígidos y monolíticos que permitan plantear dicotomías exclu-
yentes y ese sería el caso, precisamente, del fenómeno de la individuación, 
que puede ser interpretado tanto como un instrumento de emancipación 
frente a las estructuras jerárquicas e impositivas de la sociedad patriar-
cal como, al contrario, una estrategia de alienación e ideologización, en 
cuanto el capitalismo global se monta necesariamente sobre la figura de 
un individuo desarraigado y altamente competitivo.

Con este contexto claramente explicitado se logran determinar dos 
situaciones: de una parte, las condiciones sociales en que la ideología (y la 
alienación con ella) se enmarca y, de otra, su íntima relación con los proce-
sos de individuación que catalizan y aceleran la sociedad global posfordista. 

Obviamente, los estudios sociológicos verán en la individuación toda 
la ambivalencia que en sí representa. La sociología política de la globa-
lización (Lash, Harvey, Friedmann, Jameson) nos la presenta como un 
fenómeno que se acelera con la globalización en cuanto esta requiere un 
perfil narcisista, desarraigado, competitivo, descentrado que le permita 
fungir como comodín en cualquier latitud. 

Todo ello requiere, por supuesto, el andamiaje jurídico-constitucional 
que le permita moverme por los flujos de la globalización en términos 
económicos, políticos, sociales, lo que lleva aparejados procesos estrecha-
mente relacionados de tipo personal, psíquico psicológico que es donde 
emerge el narcisismo como soporte caracterológico de ese sujeto de la 
globalización. Pero ese andamiaje jurídico y constitucional de la sociedad 
capitalista se basa en la creencia (en la aserción ideológica que el término 
tiene) de que somos individuos sujetos de derechos, por tanto protegidos 
legal y constitucionalmente como tales. 

Ahora bien, el nuevo régimen de acumulación es también un nuevo 
régimen de figuración. El capitalismo global se monta y se sostiene sobre 
un individualismo exacerbado, un sujeto narcisista capaz de responder a 
las exigencias no solo de competitividad, sino también de imagen de la 



[ 73 ]

Apuntes para una propuesta de relacionamiento entre psicoanálisis, política y derecho

sociedad capitalista posmoderna. Aquí es donde queda clara la ecuación 
que he querido ilustrar y desde la cual tendría que explorarse la relación 
derecho-psicoanálisis: sujeto jurídico-sujeto ideológico-sujeto terapéutico, 
donde la crítica de la ideología funja como mediación entre el derecho y el 
psicoanálisis, en la perspectiva de una reflexión transdisciplinar.



[ 74 ]

Oscar Mejía Quintana

Referencias

Althusser, L. (1974). Ideología y aparatos ideológicos de Estado. Bogotá: Túpac Amaru. 
Baudrillard, J. (1997). Las estrategias fatales. Barcelona: Anagrama.
Bauman, Z. (1996). Modernidad y ambivalencia. En J. Beriain (comp.), Las conse-

cuencias perversas de la modernidad. Modernidad, contingencia y riesgo (pp. 73-
119). Barcelona: Anthropos.

Bauman, Z. (2004). La sociedad situada. México: Fondo de Cultura Económica. 
Bauman, Z. (2005). Modernidad líquida. México: Fondo de Cultura Económica.
Beck, U. (1996). Teoría de la modernización reflexiva. En J. Beriain (comp.), Las 

consecuencias perversas de la modernidad. Modernidad, contingencia y riesgo 
(pp. 223-265). Barcelona: Anthropos.

Beck, U. (1999). La invención de lo político. México: Fondo de Cultura Económica.
Beck, U. (2002a). Adiós a lo tradicional: la individualización y las libertades pre-

carias. En U. Beck y E. Beck-Gernsheim, La individualización. El individua-
lismo institucionalizado y sus consecuencias sociales y políticas (pp. 37-68). 
Barcelona: Paidós. 

Beck, U. (2002b). Vivir la propia vida en un mundo desbocado. En U. Beck y E. 
Beck-Gernsheim, La individualización. El individualismo institucionalizado y 
sus consecuencias sociales y políticas (pp. 69-80). Barcelona: Paidós.

Beriain, J. (comp.). (1996). Las consecuencias perversas de la modernidad. Modernidad, 
contingencia y riesgo. Barcelona: Anthropos.

Beriain, J. (2005). Modernidades en disputa. Barcelona: Anthropos. 
Deleuze, G. y Guattari, F. (1985). El anti-Edipo. Capitalismo y esquizofrenia. 

Barcelona: Paidós.
Drucker, P. (1994). La sociedad poscapitalista. Bogotá: Norma. 
García Canclini, N. (1989). Culturas híbridas. Estrategias para salir y entrar de la 

modernidad. México: Grijalbo. 
Giddens, A. (1996). Modernidad y autoidentidad. En J. Beriain (comp.), Las conse-

cuencias perversas de la modernidad. Modernidad, contingencia y riesgo (pp. 33-
71). Barcelona: Anthropos.

Girola, L. (2005). Anomia e individualismo. Del diagnóstico de la modernidad de 
Durkheim al pensamiento contemporáneo. Barcelona: Anthropos. 

Jameson, F. (1991). El posmodernismo o la lógica cultural del capitalismo avanzado. 
Barcelona: Paidós. 

Küng, H. (1989). Teología para la posmodernidad. Fundamentación ecuménica. 
Madrid: Alianza. 



[ 75 ]

Apuntes para una propuesta de relacionamiento entre psicoanálisis, política y derecho

Lipovetsky, G. (1998). La era del vacío. Ensayos sobre el individualismo contemporáneo. 
Barcelona: Anagrama. 

Lipovetsky, G. (2003). Metamorfosis de la cultura liberal. Ética, medios de comunica-
ción, empresa. Barcelona: Anagrama. 

Lowen, A. (1965). Love and Orgasm. Nueva York: Collier Book. 
Lowen, A. (1985). Narcissism: Denial of the True Self. Londres: Collier Books. 
Lowen, A. (1995). El lenguaje del cuerpo. Dinámica física de la estructura del carácter. 

Barcelona: Herder. 
Luhmann, N. (1994). Teoría política en el estado de bienestar. Madrid: Alianza. 
Luhmann, N. (1996). La modernidad contingente. En J. Beriain (comp.), Las 

consecuencias perversas de la modernidad. Modernidad, contingencia y riesgo 
(pp. 121-197). Barcelona: Anthropos.

MacIntyre, A. (2001). Justicia y racionalidad. Conceptos y contextos. Madrid: EIU.
Marcuse, H. (1981). Eros y civilización. Barcelona: Ariel. 
Mejía Quintana, O. (ed.). (2004). El posestructuralismo en la filosofía política francesa 

contemporánea. Presupuestos, críticas y proyecciones. Bogotá: Universidad 
Nacional de Colombia - Sede Bogotá. 

Pashukanis, E. (1976). Teoría general del derecho y marxismo. Barcelona: Labor. 
Poulantzas, N. (1975). Poder político y clases sociales en el estado capitalista. México: 

Siglo XXI. 
Reale, G. y Antiseri, D. (1988). Herbert Marcuse y el gran rechazo. En Historia 

del pensamiento filosófico y científico (vol. III). Del Romanticismo hasta hoy. 
Barcelona: Herder. 

Reich, W. (1977). La función del orgasmo. El descubrimiento del orgón. Problemas 
económico-sexuales de la energía biológica. Bogotá: Editores Asociados. 

Reich, W. (1978). Análisis del carácter. Buenos Aires: Paidós. 
Žižek, S. (2004). Violencia en acto. Buenos Aires: Paidós.
Žižek, S. (2005). Ideología. Un mapa de la cuestión. México: Fondo de Cultura 

Económica. 





SERIE DE INVESTIGACIONES JURÍDICO-POLÍTICAS  DE LA UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA

El derecho entendido como una 
necesidad psicoanalítica. Introducción 

al pensamiento de Pierre Legendre
1D i a n a  D u r á n  S m e l a*

* Profesora asociada de la Facultad de Derecho de la Universidad de los Andes. 
Correo: dduran@uniandes.edu.co

El presente texto tiene como objetivo principal dar a conocer a la acade-
mia jurídica colombiana los planteamientos teóricos del profesor Pierre 
Legendre1, historiador del derecho y psicoanalista francés. Legendre busca 
darle una explicación fundamentada en el psicoanálisis a los fenómenos 
jurídicos e institucionales, entendidos estos como expresiones sociales de 
la necesidad de límite, de reglas.

A Legendre le gusta definirse como un hombre del pasado y del futuro, 
mas no del presente, ya que no comparte la idea contemporánea de la posi-
bilidad de vivir en la fantasía de la gratificación permanente, sino que nos 
alerta sobre la imposibilidad del devenir humano sin separación, sin sacrifi-
cio, impuesto por una estructura compartida (Legendre, 2004). Algunos de 
sus discípulos e interlocutores, como Peter Goodrich, Aston Shütz, Costas 
Douzinas, Alain Pottage, Pierre Deramaix, Christian Saint-Germain y 
Ataru Sasaki, lo califican de posmoderno; pero otros lo perciben más 
como un antropólogo o historiador del derecho, como Jean-Renaud Seba, 
Alain Supiot, Osamu Nishitami, José Bellido, Stefano Berni, Anne Lefebre-
Theilard, Anne-Marie Savard, Yan Sénéchal e Yvan Simonis. Legendre 
es sobre todo un gran crítico del Occidente contemporáneo, un solitario  
 
 

1. Pierre Legendre nació en Normandía, Francia, en 1930 y se doctoró en Derecho 
en la Universidad de París a finales de los años cincuenta. Su tesis doctoral 
fue publicada en 1964. Ha sido profesor de Derecho de la Universidad de París 
I (Panthéon-Sorbonne), director de estudios en la Escuela Práctica de Altos 
Estudios (sección V Ciencias religiosas) y director del Laboratorio Europeo para 
el Estudio de la Filiación. Legendre fue profesor de la autora del presente capítulo 
en el seminario doctoral Communication Dogmatique en el dea de Derecho 
Público Interno, durante los años 1994 y 1995.



[ 78 ]

Diana Durán Smela

y, desde nuestra percepción, un franco-francés; con eso queremos decir 
que no está encantado con la academia norteamericana y por lo tanto no 
posee redes importantes en ese país (este podría ser parte de su combate). 

Debido a esto, muchas de las discusiones que han surgido en los Estados 
Unidos en años recientes le han pasado de largo o lo tienen simplemen-
te sin cuidado. Trabajos tan importantes como los de Judith Butler, que 
busca introducir a Jacques Lacan frente a lo queer, no dialogan con él. Es 
probable que el distanciamiento de Foucault frente al psicoanálisis haya 
resultado en una diferencia definitiva entre ellos, y por eso veremos que 
muchas de las críticas a sus posiciones vienen de esa corriente. Diríamos 
que, más que los psicoanalistas-juristas, dialogan con él los psicoanalistas 
puros2, los historiadores de una generación anterior como E. Kantorowicz, 
G. Le Bras y P. Ricoeur o los artistas como Frederick Wiseman, Michel 
Houellebecq, Marguerite Yourcenar y Jorge Luis Borges (Legendre, 2009). 
Tampoco ha sido un comprometido político, en los términos de buscar un 
cambio social, y por eso muchas de las visiones que unen la izquierda con el 
psicoanálisis (como las de S. Žižek, L. Althusser, Chantal Mouffe y Ernesto 
Laclau) tampoco le son afines. Por esto mismo ha sido en diversas ocasio-
nes controvertido o ignorado. En esa medida, agregaríamos finalmente 
que se trata de un pensador al margen de las corrientes centrales, mas no 
un marginal3. De todas maneras, a pesar de no ser tan comprendido, ha 
logrado posicionarse de manera definitiva en la academia francesa ya que 
sus planteamientos comienzan desde finales del siglo xx a ser tomados 
en serio. 

Consideramos que a pesar de que el autor no posee un conocimiento 
profundo de nuestro continente, su pensamiento puede aportarnos mucho 
para la comprensión de la realidad jurídica latinoamericana. Esta aproxi-
mación es interesante para nuestros países ya que una mirada externa al 
derecho, como la psicoanalítica y desde su punto de vista, puede contribuir 
a dar luces a fenómenos tan propios como el caudillismo, la violencia y al 
apego a las formas jurídicas, que en demasiados casos no se detiene sino 

2. Jacques Lacan fue muy amigo suyo. Compartieron las tardes de los sábados 
cuando Lacan no tenía pacientes y se mostraron sus respectivos escritos 
(Legendre, 2009). Su esposa griega A. Papageorgiou-Legendre es psicoanalista. 
Con ella escribió el libro Leçons iv, suite Filiation fondements généalogiques de la 
psychanalyse, en 1990. Ella ha sido una gran influencia para él.

3. Muchas de estas corrientes provienen de los trabajos de M. Foucault o J. Derrida 
y hoy son ampliamente aceptados debido a la influencia norteamericana.



[ 79 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

en eso, en formalidades vacías, que exploraremos en la conclusión del 
presente estudio.

Legendre sostiene que las prescripciones normativas son construidas 
culturalmente y ocupan el papel de referencias que instituyen al ser hu-
mano, convirtiéndolo en sujeto. De ahí que presente la expresión jurídica 
de una comunidad no solo en términos represivos, sino constituyentes, es 
decir, teniendo en cuenta la otra cara de la moneda del derecho y su ma-
nifestación institucionalizada: su inevitabilidad para ser persona en una 
sociedad. El derecho ocupa de esta manera un papel preponderante tanto 
para los individuos como para sus comunidades, ya que es una expresión 
inconsciente de su vulnerabilidad. Este papel del derecho como intérprete 
cultural viene de la transferencia del lugar del padre en la familia, enten-
dido como quien impone el límite también en la sociedad, ya no como 
un padre biológico, sino simbólico y ojalá construido democráticamente. 

Para Legendre el derecho, si logra convertirse en un montaje dogmático 
en los términos en que los plantea —lo veremos más adelante—, deviene 
en un tipo de lenguaje insoslayable para cada cultura. De esta manera, el 
autor intenta develar cuáles son las verdaderas pulsiones detrás de las 
acciones de las personas y qué deseos o necesidades primarias motivan 
ciertas elaboraciones no solo individuales, sino también sociales: amor, 
odio, venganza, compasión, deseo, miedo, supervivencia, soledad.

Estas consideraciones llevan a Legendre a preguntarse por el tema 
jurídico e institucional desde un nuevo punto de vista, que traslada el 
psicoanálisis al momento jurídico o, expresado de otra forma, que busca 
darles una explicación psicoanalítica a las manifestaciones normativas 
de cada sociedad.

La argumentación propuesta por Legendre se fundamenta original-
mente en los planteamientos psicoanalíticos propuestos por Sigmund 
Freud y en los vasos comunicantes que este encuentra con la sociedad en 
El malestar de la cultura y El porvenir de una ilusión. Estos planteamientos 
fueron retomados por Jacques Lacan, quien se apoya a su vez fuertemente 
en el estructuralismo de Ferdinand de Saussure (Ginebra, Suiza, 1857-1913), 
padre de la lingüística moderna. 

Existe una tendencia a emplear la palabra ‘psicoanálisis’ en un sentido 
vago y general, pero este término no puede aplicarse legítimamente sino a 
los métodos de investigación y de práctica terapéutica fundados por Freud. 
Freud sostuvo que el término designa tres cosas: un método de investi-
gación de procesos mentales inaccesibles a otros métodos; una técnica 



[ 80 ]

Diana Durán Smela

de tratamiento de los desórdenes neuróticos, basada en este método de 
investigación; y un cuerpo de saber psicológico, cuya acumulación tiende 
a la formación de una nueva disciplina científica (Lagache, 1989, p. 5). 

El psicoanálisis ha constituido de esta manera un cambio de para-
digma, una nueva forma de ver las cosas: en primer lugar, al reconocer 
la sexualidad como la fuerza motivacional fundamental del ser humano. 
Asimismo, reveló la existencia del inconsciente, espacio en el que reposan 
las pulsiones y las represiones que en la mayoría de los casos equivalen 
a las ideas y recuerdos dolorosos o difíciles de procesar para cada indivi-
duo. Adicionalmente, su aproximación terapéutica mediante el uso de la 
palabra, al verbalizar lo que está dentro de la persona, vuelve consciente 
lo que está oculto. Incluso el psicoanálisis posibilitó para Freud y muchos 
de sus discípulos no solo entender al individuo, sino también a la sociedad 
(Caudill, 1991, p. 656). 

Freud comprendía al sujeto como un ser compuesto de tres niveles: el 
ello, en donde se encuentran los instintos, las pulsiones, el inconsciente, 
lo más primario en el ser humano; el yo, donde se ubica el principio de 
realidad que intenta controlar al ello de la mejor manera posible, entre 
otras cosas tratando de responder a las exigencias del súperyo; este últi-
mo es el espacio donde están representados los valores y las tradiciones 
culturales aprendidos desde la infancia (Caudill, 1991, p. 657). A partir de 
la propuesta de Freud (1995; 2010) Legendre sostiene que las sociedades 
están formuladas en los mismos términos que los individuos, es decir, que 
se encuentran determinadas por el inconsciente y sus pulsiones. De ahí 
que su propuesta consista entonces en llevar el psicoanálisis al fenómeno 
institucional.

De esta manera, las teorías psicoanalíticas elaboradas por Freud, como 
el complejo de Edipo y la horda primitiva, están en la base tanto de la 
constitución de las personas como de las sociedades. La selección de estos 
conceptos y no de otros —como las etapas de la infancia— obedece a su 
lugar como piedras angulares para la aplicación de la teoría freudiana 
al orden social. Lo anterior constituye el elemento central del principio 
pulsional y será muy importante para la aplicación del psicoanálisis al 
fenómeno normativo. 

El complejo de Edipo se funda en el deseo inconsciente de cada persona 
de volver a la fusión con la madre. Recrea el anhelo, el ansia de útero que 
se sucede de igual manera para toda persona, independientemente de su 
sexo. Según Freud, el padre impone el límite a ese deseo de unión con la 



[ 81 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

madre (Viorts, 1988), pues excluye al hijo de lo que Legendre denomina 
la escena parental. Este límite impuesto por el padre produce en el hijo 
un deseo de suprimirlo para poder realizar así su fantasía incestuosa. 
Dos bases pulsionales quedan aquí identificas por Freud: el incesto y el 
parricidio, ambos prohibidos en la mayoría de las sociedades contemporá-
neas. El padre emerge ya aquí, en términos de Legendre, como el montaje 
dogmático por excelencia: una encarnación del límite, puesto que es quien 
impide que los deseos se realicen siempre e indefectiblemente.

En su análisis, Freud intenta aplicar este método psicoanalítico a la 
antropología, buscando una analogía entre el desarrollo individual de la 
psiquis humana y el desarrollo de las sociedades primitivas. Construye así 
el mito de la horda primitiva, en la cual cohabitan un padre con privilegios, 
el más importante, que se puede reproducir con las hembras —también 
madres— y unos hijos que lo odian y lo aman a la vez y que desean pode-
rosamente matarlo y obtener todos sus derechos. Y efectivamente sus hijos 
lo matan y lo devoran. Pero su muerte resulta inocua, pues la culpa por el 
parricidio ejerce en ellos su efecto: se dan cuenta de que no pueden todos 
poseer a la madre, por lo que acuerdan que ninguno lo haga. Así se da inicio 
a la búsqueda exógena de otras mujeres para garantizar la supervivencia 
de la tribu (Freud, 1995). Se conforma de esta manera el nuevo límite, el 
nuevo montaje dogmático hecho ley, en la construcción de las sociedades 
y que se refleja en la instauración de lo prohibido. 

Esta búsqueda incesante de satisfacción-insatisfacción implica la for-
mación de estructuras sociales en las cuales los fenómenos vivenciados 
familiarmente se replican socialmente. El límite obliga a encontrar un 
nuevo adentro, para recrear nuevamente el paraíso del útero. Por eso serán 
las instituciones y el derecho las construcciones humanas (con todos sus 
defectos y virtudes) unos de los intérpretes sociales más poderosos que 
indiquen el camino para hacerlo.

Esta explicación psicoanalítica de los aspectos sociales y su razón de 
ser es interesante, puesto que nos enfrenta a la ambivalencia de la con-
dición humana: hay algo presente, tanto en nuestro interior como en el 
exterior, que nos condiciona sin saberlo y que no logramos comprender 
por qué. De esta manera no todo es razón y conciencia, aquello que en 
principio encarnaría el derecho y la institucionalización que este acarrea, 
ya que muchas otras circunstancias determinan las conductas tanto 
individuales como sociales: el deseo de supervivencia y las tendencias al 
eros o al thánatos, por ejemplo. El derecho y sus instituciones se tornan 



[ 82 ]

Diana Durán Smela

de esta forma en estructuras estables que, a fuerza de repetirse y perdu-
rar, se convierten en montajes dogmáticos, es decir, en intérpretes que 
proporcionan sentido y que se identifican la mayoría de las veces con la 
idea de límite, de padre simbólico.

Para explicar el fundamento psicoanalítico de la inevitabilidad de los 
montajes dogmáticos para los seres humanos, independientemente de su 
ambiente cultural, Legendre insiste en que la presencia de los montajes 
en la psiquis del hombre no es un asunto de voluntad, pues los hombres 
no pueden escoger entrar en la estructura humana o dejar de hacerlo. 
Esto significa que el ser humano vive y se comunica de esa manera, que 
la comunicación es en sí misma dogmática y que la humanidad se ejerce a 
través de estructuras preestablecidas que generan significados comprensi-
bles y aceptados para las personas (Legendre, 1999). Por eso el lenguaje es 
el montaje dogmático por excelencia, pues sin lenguaje común, entendido 
este como una estructura compartida, sería muy difícil entendernos. Lo 
que se construye como un montaje debe ser comprensible para sí y, de 
igual manera, debe poder transmitirse a otros (Legendre, 1996b). Esta es 
la base para poder ser y para poder estar en sociedad.

Pero para acceder a la dogmática como el espacio trascendente que 
abarca para el ser humano un discurso significante y generador de sig-
nificados, una referencia, hay que pensar primero lo especulativo, lo que 
implica detenerse un momento para asumir las dudas eternas: ¿quién soy? 
¿Por qué y para qué estoy aquí? ¿Por qué tiene un comienzo y un fin? La 
búsqueda humana consiste así, tanto individual como colectivamente, 
en encontrar o construir respuestas para estas preguntas generadoras de 
angustia; respuestas que nos tranquilicen de una manera creíble. Este es 
uno de los papeles centrales del intérprete normativo, el cual tiene tanto 
de bueno como de malo, pero lo que propone el psicoanálisis es que el 
imperativo de un intérprete transmisor de significantes es inevitable.

Al sentido, a las respuestas verosímiles, se accede por la práctica 
simbólica de los espejos, propuesta teórica introducida por Lacan y que 
Legendre lleva a los montajes normativos, que en su papel de intérpretes 
son un tipo de espejo. Culturalmente estos se encuentran en todas las 
sociedades bajo las formas más diversas. Los espejos equivalen a la rea-
lización del proceso identificatorio, es decir, a la posibilidad de verse en 
ellos y de reconocerse individual y colectivamente. Antes de ser ‘yo’ se pasa 
por la idea de lo que es ser ese ‘yo’ en determinada sociedad. Lo que espe-
cifica este ‘yo’ puede cambiar, pero el cambio no depende exclusivamente  



[ 83 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

de la propia voluntad: está enmarcado en un contexto social y, por lo 
tanto, está ligado a otros montajes dogmáticos. Esa realidad genera a su 
vez impulsos subversivos, ya que en muchos casos encajar en esa estruc-
tura puede resultar imposible, injusto o insoportable. En todo caso, el 
rechazo o la aceptación del sujeto a la referencia tendrá como como eje 
la mencionada estructura construida culturalmente.

Es importante aclarar que no concretamente y en todos los casos la 
función de la teoría del separador la realiza el padre en términos biológi-
cos, aunque esa sea su función primigenia según la teoría del complejo de 
Edipo elaborada por Freud. El padre simbólico, léase la institucionalidad en 
muchos casos, imponiendo esa distancia, ayuda al hijo a edificar la imagen 
de sí y del mundo, la cual se reconoce más adelante por medio del lenguaje. 
Así, no hay comunicación posible sin la construcción social de la estructura 
cultural o montaje dogmático, es decir, el equivalente del espejo, del padre 
y, como lo argumenta Legendre, del derecho. Las sociedades han utilizado 
distintos subterfugios incluidos los institucionales para ponerlo en escena 
y recrearlo de una manera asimilable (Legendre, 2004). 

El lenguaje es vital, porque enfrenta al ‘yo’ ante el montaje y porque 
solo la relación y la fijación del lenguaje y del montaje en el ‘yo’ permiten 
la construcción del sujeto. Esas representaciones normativas conforman 
cierto tipo de sociedad reproducible, fundamentada en un asunto de fe, que 
conlleva a la operación mental y emocional de darle el crédito al esquema 
que se ha institucionalizado, de modo que se cree que quien impone la 
negación tiene legitimidad para hacerlo. Básicamente, se confía en deter-
minada estructura como un espacio afectivamente legítimo y de seguridad. 
Ahora bien, esta lógica tiene su origen en la célula familiar, según Freud, 
y se extiende a lo que deberían representar el derecho y las instituciones. 
Por eso Legendre insiste en la importancia de los ritos para consumar las 
relaciones padres-hijo, gobernantes-gobernados. Los rituales, incluidos los 
normativos, sirven para notificarle al ser humano su condición de amante, 
con todas las promesas y fragilidades que eso acarrea (Legendre, 1974). 
No olvidemos que ante todo el ser humano es falible y mortal, y que por 
eso siempre buscará que esté presente una estructura dogmática que le 
dé luces y certezas, independientemente de su contenido. La puesta en 
escena, los escenarios de lo que no está disponible, de la evocación, de la 
promesa, invariablemente serán necesarios. Permanentemente será urgen-
te encontrar un sentido a las cosas y creer en un discurso, en un relato, así 
este exprese la idea de vehicular el sinsentido, que nada importa. De esta 



[ 84 ]

Diana Durán Smela

manera, depende igualmente de un montaje tanto un creyente como un 
ateo. Legendre le aporta entonces al fenómeno normativo una dimensión 
distinta, la cual entra en diálogo con las pulsiones y el inconsciente, tanto 
de las personas como de la sociedad, pues lee esta última en términos 
similares a los individuales. 

Dado que este texto busca presentar el pensamiento de Legendre y 
explicar por qué el derecho puede ser entendido como una necesidad psi-
coanalítica, lo he dispuesto de la siguiente manera: en la primera parte nos 
adentraremos en los contextos y debates de Pierre Legendre para conocer 
un poco más quién es, cuál fue su formación, cuáles fueron sus influencias 
más importantes y contra qué manifestaciones actuales se enfrenta su 
pensamiento. En la segunda parte, nos centraremos en sus principales 
aportes desde nuestro punto de vista a la teoría jurídica, como lo son la 
antropología dogmática y la inevitabilidad de los montajes institucionales, 
al ser la forma estatal un ejemplo de ello. Estos los confrontaremos a su 
vez con las críticas que se le han formulado tanto al psicoanálisis en sí 
mismo como a sus propuestas. Todo esto para hacer un balance crítico de 
sus planteamientos, que señale cuáles serían las posibles consecuencias 
de la pérdida de los montajes dogmáticos expuestos por Legendre y reto-
mar así las discusiones que queremos presentar en este texto. Finalmente 
diremos brevemente por qué consideramos que esta aproximación teórica 
es importante para Colombia, es decir, por qué pensamos que una mirada 
pluridisciplinar y más específicamente psicoanalítica puede darnos luces 
a fenómenos tan propios como la violencia, el caudillismo y el apego a la 
forma estatal. Así, expondremos la idea de que muchas de las caracterís-
ticas de la institucionalidad latinoamericana pueden deberse a la carencia 
de montajes dogmáticos, que impongan restricciones de una manera cons-
tructiva, es decir, que permitan una edificación del sujeto que se traduzca 
en una verdadera libertad, pues pareciera que somos sociedades sin padre. 

Los contextos y debates de Pierre Legendre

Las principales preocupaciones de Legendre son producto de su intento 
por contestar las siguientes preguntas: ¿cuál es el lugar de la de la ley en la 
actualidad, en la que se vehicula la idea de que en principio todo se puede, 
en que la norma se escoge “a la carta”, sin ninguna obligación, sino aquella 
frente a uno mismo? ¿Solo se trata de seguir los propios impulsos? ¿Cómo 
sabe el individuo que siempre tiene la razón? ¿Qué se esconde detrás de la 



[ 85 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

realidad normativa? Sabemos que detrás están algunos usos y aprovecha-
mientos económicos, sociales, políticos y de poder, pero también veremos 
que se encuentran presentes en ella aspectos más primitivos, anteriores a 
la toma consciente de decisiones, como las necesidades afectivas, incons-
cientes y pulsionales. 

Las posiciones de Legendre no han sido pacíficas, ya que remueven 
temas que se han dado por sentado y son percibidos como adecuados, 
confundidos con una pretendida libertad recién conquistada4. Legendre 
está en contra del discurso imperante que vehicula la idea de que el indivi-
duo no solo puede, sino que debe hacer lo que le plazca, sin ningún límite. 
Legendre se pregunta por cuál es el papel del derecho y de las instituciones 
en la actualidad, el cual no solo debe ser entendido como el de reprimir, 
sino también el de constituir al sujeto. Por eso se preocupa por la otra 
cara de la moneda, de la ley, la psicoanalítica, que evidencia la necesidad 
auténtica de un intérprete social y ve en el derecho una manifestación de 
ello. De esta manera, lo que pretende mostrar Legendre es que lejos de ser 
completamente libres, los seres humanos somos portadores de un incons-
ciente y unas pulsiones que nos condicionan, así no seamos conscientes de 
ellos. La forma como logremos capotear o no esa realidad permitirá que 
nos construyamos como personas.

Pierre Legendre no es fácilmente clasificable teóricamente. Algunos lo 
tratan de posmoderno (Goodrich, 1998), pero no ha de considerarse necesa-
riamente como tal, ya que se encuentra fuertemente marcado y sin ningún 
pudor por la idea de los límites. Límites no en términos totalitarios, sino como  
indispensables para poder ser en cuanto humano: pertenecer a una comu-
nidad que le proporcione identidad y sentido, tanto subjetiva como colec-
tivamente, a cada individuo, como lo único que nos permite vivir. 

Para Legendre al ser humano lo mueven las creencias, el amor, la fe, 
todo aquello que le garantice la supervivencia psíquica al individuo. Así, 
no comparte la idea contemporánea de la posibilidad de vivir en la fanta-
sía de la gratificación inmediata, donde todo lo que se desea es realizable 
(Legendre, 2004). Lucha entonces contra la visión exclusiva desde la ad-
ministración y la gestión económica, que pregona por doquier que todo lo 

4. En este punto hacemos referencia al nuevo constitucionalismo que surgió después 
de la Segunda Guerra Mundial en Occidente, el cual centra sus expectativas y 
avances en derechos como el libre desarrollo de la personalidad y la autonomía, 
los cuales no se encontraban anteriormente expresados positivamente.



[ 86 ]

Diana Durán Smela

que se desea se puede tener, como lo expondremos en esta primera parte 
(Legendre, 1999). 

Para seguir acercándonos un poco más a sus principales propuestas en 
relación con el porqué de la inevitabilidad de los montajes dogmáticos e 
institucionales, consideramos importante presentar sus principales con-
textos: cómo fue su formación y quiénes lo influenciaron. Nos adentrare-
mos también en sus debates más álgidos, que no dejan de causar polémica, 
puesto que en muchos casos se encuentran a contracorriente de lo que se 
pregona en la actualidad.

Contexto e influencias de Pierre Legendre
La época de juventud de Legendre en Francia —durante los años cin-

cuenta y sesenta— estuvo condicionada por la presencia muy importante 
de grandes filósofos que veían el derecho como una disciplina menor, algo 
que este siempre ha considerado como un error de juicio (Legendre, 2009). 
Bataille, Foucault y Bourdieu asumían el derecho como una mera técnica de 
dominación y estaban más bien concentrados en la pregunta por el poder, 
lejos, según Legendre, de intentar comprender la función constituyente 
y trascendental que tenía el derecho para el individuo y para la sociedad 
(Legendre, 2009). Legendre quiere mostrar cómo el hombre recrea y ne-
cesita estructurar los montajes de vida, que se traducen en lo que el ser 
humano tiene que hacer para justificarse el acto de vivir y así sostenerse 
en el tiempo. Esta es la función constituyente y trascendental que puede 
tener el derecho cuando cumple la función de intérprete social.

Las inquietudes de Legendre tuvieron más eco en autores de mayor 
edad como Ricoeur, Kuttner, Le Bras o De Jouvenel (Legendre, 2009). 
Nunca perteneció a la “casta” académica francesa o a lo que él denominó la 
doxa, ni fue miembro de sus redes. Sin embargo, frecuentó mucho a Jean 
Piel, director de la revista Critique, quien era a su vez el mentor de Foucault 
y Derrida. Este nunca entendió por qué Legendre no compartía más con 
ellos; parece que simplemente no se dio (Legendre, 2009). Así, Legendre se 
entiende a sí mismo como un francés de “la Francia profunda”, es decir, de 
origen campesino —él es de Normandía, un departamento ganadero; su 
padre era panadero y su madre una petite fonctionnaire— ensimismado y 
con pocos recursos. Pero estudiar con pasión y haber encontrado un uni-
verso de conocimiento le permitió a Legendre pensar y cultivar su propio 
jardín con tenacidad, convicción y a su muy particular manera (Legendre, 
2009, p. 172). Legendre insiste en que lo que le importa es que en su jar-



[ 87 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

dín se produzcan plantas, y que lo que pase después con ellas —cómo 
sean recibidas por la academia de turno— le tiene completamente sin 
cuidado, aunque hoy su penetración en la academia francesa es innegable  
y definitiva. 

Los fundamentos del derecho, el fenómeno religioso, la filiación y la 
genealogía, los montajes del Estado y del derecho, así como sus funciones 
antropológicas, todo esto mirado bajo la lente psicoanalítica y del incons-
ciente, son los principales ejes de estudio de Legendre (Legendre, 1996b, 
p. 49). Sin embargo, sus inquietudes académicas no estuvieron exclusi-
vamente relacionadas con el derecho y el psicoanálisis, sino que antes 
de llegar a este último pasó por la filosofía y la historia, para alcanzar 
finalmente una propuesta antropológica y jurídica íntimamente ligada a 
la teoría psicoanalítica y al estructuralismo lingüístico (Legendre, 2009). 
Las artes y, en particular, la literatura —las obras de Sófocles y Borges—, la  
pintura —los cuadros de Magritte y Max Ernst— la danza y sobre todo 
el cine —principalmente las películas de Wiseman— también han sido 
fundamentales para elaborar sus planteamientos (Legendre, 1994-1995); 
sobre estas influencias artísticas volveremos posteriormente.

Filosofía e historia
Algunos filósofos como Aristóteles, Platón y Hegel, al igual que la fi-

losofía escolástica, son referentes para Legendre (Legendre, 1994-1995). 
De los dos primeros le interesa la función de animal parlante y la posibi-
lidad de interpretar que concede la palabra. Esta última es trascendental, 
puesto que es la función principal del intérprete: traducir lo que se quiere 
decir inteligiblemente. Ser el intérprete concede una influencia inmensa, 
puesto que este se vuelve en aquel que tiene la autoridad de decir cuál es 
el último significado de la palabra, tanto a nivel general como para cada 
caso en concreto, lo que le otorga un enorme poder político. 

Ahora bien, esto es posible puesto que la palabra no es perfecta, es 
una construcción humana que siempre deja un resquicio en el cual se 
puede colar otra posible explicación. En este sentido, el papel de las ins-
tituciones, los operadores jurídicos y la doctrina se vuelve determinante, 
ya que llenan los vacíos interpretativos que puedan quedar. La palabra 
se convierte entonces en el arma simbólica y política por excelencia. 
Aquí es cuando empieza el surgimiento del Estado filósofo para el autor 
(Legendre, 1994-1995): este comienza a decir, a ser uno de los intérpre-
tes de la realidad. Como vemos, estas conceptualizaciones están todas 



[ 88 ]

Diana Durán Smela

encaminadas a entender cómo se acerca el hombre parlante al poder de 
significación y cómo y a través de quién o de qué institución llega este a 
comprender el sentido de las cosas.

Hegel es también una influencia importante. Douzinas ve en el pen-
samiento de este filósofo una inspiración para Legendre (Douzinas, 2008, 
p. 10) con todo el desarrollo del concepto de los derechos humanos. Seba 
incluso propone un diálogo posible entre los dos autores, ya que para ambos 
el hombre no puede ser determinado exclusivamente como el conjunto de 
las relaciones sociales: tanto Hegel como Legendre anudan lo biológico, lo 
social y lo subjetivo, teniendo en cuenta al inconsciente para este último 
(Seba, 2006, pp. 344-346). Legendre también pone de presente a la insti-
tución de la familia como lo hacía Freud, en razón a los procesos afectivos 
inconscientes que se encuentran en juego, en contra de la idea meramente 
racional y científica de modernidad (Seba, 2006, p. 344). Así, tanto Hegel 
como Legendre le encuentran una especificidad al hombre, más allá de su 
contexto histórico y sociológico. Esto es aún más claro en el psicoanálisis, 
donde el hombre es preso de sus sueños y de su inconsciente, sea quien 
sea y esté donde esté.

Su relación con la historia es por otro lado particular, porque Legendre 
se siente heredero de una tradición específica que se centra en la historia 
de Roma, del derecho canónico y de Occidente. El cambio en el estudio 
de la historia que se produjo después de la Segunda Guerra Mundial y 
que tuvo como consecuencia la creación de la Escuela de los Anales en 
Francia, con Braudel a la cabeza, le dejó de lado (Legendre, 2009, p. 100). 
Legendre había entrado en contacto en sus años de formación con Kuttner 
y Kantorowicz (Legendre, 2009, p. 100), quienes se habían convertido en 
sus amigos y, hasta cierto punto, en sus guías; sentía demasiado respeto 
por ellos como para no entender la importancia de sus trabajos, también 
descartados por Braudel. Legendre había aprendido a hacer historia de una 
manera y, de un momento a otro, esta ya no era válida para algunos. Con 
el único historiador posterior a la Segunda Guerra Mundial que mantuvo 
relación fue con Le Bras, quien entendía, según Legendre, la unión que 
existía entre los núcleos religioso y político. Para Legendre no se trata 
únicamente de recuperar la memoria en la historia: se trata más bien de 
mantener un combate (Legendre, 2009, p. 101).

Kantorowicz tuvo una enorme influencia en Legendre, ya que fue un 
autor que lo ayudó —según lo dijo en el prólogo que escribió para la obra de 



[ 89 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

aquel, Morir por la patria (1984)— a no temer pensar y a tratar de develar 
lo que no se encontraba claro de forma explícita. Kantorowicz, historiador 
judío-alemán, era experto en la teología política medieval. Su libro El rey y 
sus dos cuerpos fue muy importante para Legendre, ya que ese texto muestra 
que la figura del rey posee un carácter dual en la Edad Media, uno real y 
uno simbólico o místico que lo trasciende, lo cual hace palpable toda la 
función institucional y dogmática que tanto le interesa a nuestro autor. 
Esta cita de Antonio Rivera García ilustra bien lo que dice Kantorowicz:

Kantorowicz opina que, mientras en la alta Edad Media, las inte-
rrelaciones entre la Iglesia y el poder temporal afectaron sobre todo 
a las personas de los gobernantes, en la baja Edad Media, el centro de 
gravedad se desplazó, sin embargo, a los colectivos [de] gobernantes. 
En este nuevo contexto, la Iglesia romana se convierte en el prototipo 
de monarquía, y su descripción como corpus mysticum, como cuerpo 
corporativo o colectivo político, ‘cuya cabeza es Cristo, y la cabeza de 
Cristo es Dios’, influye decisivamente sobre la concepción del reino o de 
la res publica. […] Primero los teólogos y canonistas, y luego los juristas 
reales, distinguieron entre el corpus verum (individual, sea el de Cristo 
o el de un hombre) y el corpus mysticum (el colectivo o corporativo, el de 
la Iglesia o el del reino). Los juristas acabaron identificando el corpus 
mysticum con el corpus fictum, con la persona ficta del derecho romano, 
y al final, con cualquier tipo de universitas, corporación o multitudo 
ordinata que fuera algo más que una mera suma de los individuos y 
sobreviviera a la muerte de estos. Así Baldo decía que el populos era 
un corpus mysticum, lo cual también significaba que era eterno como 
la Iglesia, y que, en cierto modo, tenía el carácter sagrado de esta. […] 
Un canonista llamado Dámaso, en una glosa a esta decretal, escribió 
“la Dignidad nunca perece (Dignitas nunquam perit), mientras que los 
individuos mueren todos los días” […]. Este argumento legal de la dig-
nitas aún guardaba, sin embargo, gran afinidad con el dogma teológico 
de la doble naturaleza de Cristo. La relación entre maiestas o dignitas 
real y el rey mortal seguía siendo análoga a la existente entre la divi-
nitas y la humanitas de Cristo. Por esta razón, a juicio de Kantorowicz 
y Maitland, las diferentes versiones sobre los dos cuerpos del rey, que 
acabamos de exponer de forma tan somera, constituyen, en realidad, 
una cristología real o una teoría de la encarnación política de la digni-
tas. (Rivera García, s. f., pp. 4-5)



[ 90 ]

Diana Durán Smela

De esta manera, el rey simboliza y contiene mucho más que la posi-
bilidad del ejercicio del poder por una persona. La dignidad que acarrea 
el cargo es inmortal y puede ser ocupada por otra persona, puesto que no 
depende de ningún individuo, es decir, tiene valor por sí misma. La unión 
entre religión, cosmogonía y poder se encuentra en la figura y el cargo de 
rey, que ya comienza a convertirse en una institución de ficción, fuente 
de efectos simbólicos y normativos.

Después de conocer a Kantorowicz, Legendre logra que se traduzcan 
al francés los textos Morir por la patria (1984) y Letanías reales y prologa 
ambos. En el prólogo de la primera obra y para defender el tipo de tra-
bajo de Kantorowicz, que ilustra la manera de hacer historia que estima 
Legendre, dice lo siguiente:

Es por el contrario necesario de significar, sobre todo para un 
público no familiarizado con los textos utilizados por este tipo de 
erudición, que un trabajo de estas magnitudes conserva el golpe de 
los accidentes poéticos, de una búsqueda docta sostenida con el fuerte 
precio de muchos exilios. En pocas palabras, posee el brillo del dis-
curso vivo del intérprete. No lo olvidemos, es a cuenta gotas que son 
aceptadas en nuestras sociedades que se pretenden científicas ciertas 
puestas al descubierto y las violencias de la verdad, cuando un saber 
erudito se acompaña de un pensamiento. Si hay un mundo que teme 
el desorden y conjura las sorpresas, es bien aquello que se nombra, a 
veces por antífrasis, la investigación. Así puedo yo resumir la lección 
que he recibido de Kantorowicz, a quien he tenido recurso cuando 
en un cruce de caminos, impresionado por la inmensa vastedad de 
los comentarios jurídicos, en el sentido totalizante, transmitido por 
el corpus justinianeo, por el enigma de las ataduras de la escolástica 
medieval y por lo increíble de nuestros sometimientos ultramodernos, 
dudaba de mi buen derecho dentro de la escabrosa empresa de pensar. 
(Kantorowicz, 1984, p. 11; traducción propia)

Dos temas trascendentales para Legendre emergen de esta cita: la 
referencia al intérprete, en relación con aquel que ayuda a comprender 
el mundo —hoy los conocimientos totalizantes y universales están bajo 
sospecha—, y el costo que implica pensar. Sin embargo, a continuación, 
nos concentraremos en la lente que Legendre adoptó para aprehender el 
mundo: veremos cómo se introdujo en el psicoanálisis.



[ 91 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

Psicoanálisis y estructuralismo
La aplicación psicoanalítica que hace Legendre al derecho y a las 

instituciones, entendidos como terceros sociales occidentales genera-
dores de sentido y de límites, proviene originalmente de El malestar de 
la cultura, El futuro de una ilusión y Tótem y tabú de Freud. Seba lo explica 
de la siguiente manera:

Legendre comienza por estudiar la penetración del derecho roma-
no en el derecho canónico —que constituye su tesis doctoral publica-
da en 1964—. Después, convertido en psicoanalista, empieza a hacer 
trabajar el uno sobre el otro: el derecho y el psicoanálisis, dos campos 
que oponen todo aparentemente. En general los juristas ignoran o 
desprecian al psicoanálisis, mientras que a los psicoanalistas no les 
gusta para nada el derecho, al que reducen la mayoría de las veces a 
una instancia represiva y obsesionada por un meticuloso rigor, en 
resumen, a una formación neurótica. Freud constituye una excepción 
a esta regla. Puesto que en su texto El malestar en la cultura él reconoce 
explícitamente la necesidad de la existencia de reglas jurídicas. (2006, 
p. 330; traducción propia)

Legendre comenzó a hacer terapia en los años cincuenta, una época 
en que ello era muy mal visto, lo cual implicó para él una actividad casi 
clandestina (Legendre, 2009, p. 31). Varios años después, se convirtió en 
psicoanalista, como lo era ya también su esposa. Paralelamente conoció 
a Lacan y mantuvo con él una estrecha relación: conversaron los sábados 
en la mañana durante muchos años y compartieron sus textos antes de 
ser publicados (Legendre, 2009, p. 137). Aunque Douzinas sostiene que se 
trata de un discípulo “herético” de Lacan (2008, p. 357), Legendre se siente 
muy cercano a él; no solo lo admiró y acogió sus aportes al psicoanálisis, 
sobre todo en relación con la importancia que le dio Lacan al lenguaje y a 
su teoría del espejo, sino que lo consideró su amigo. Un amigo con el que 
podía discutir, nutrirse mutuamente y no estar necesariamente de acuerdo 
en todo, como dice la fórmula empleada por Lacan para su práctica clínica 
(Legendre, 2009). Legendre habla de Lacan en estos términos:

En la Escuela Freudiana de París que era esta especie de organiza-
ción extravagante, llena de gente que se encontraba ya encerrada en 
lo que yo llamo “el sujeto insular”, es decir, en la que está de un lado 
el sujeto y del otro lo institucional, de lo cual hay que absolutamente 



[ 92 ]

Diana Durán Smela

liberarse [...]. Lacan no se encontraba ahí, él era lector de muchas cosas, 
particularmente cosas que yo le hice conocer [...]. Le sucedió también a 
Lacan, que me hacía leer sus textos antes de sacarlos. Tuve la ocasión 
de decirle lo que yo pensaba. Yo tenía una relación muy libre con él. 
Es por eso que tuvimos algunos enfrentamientos entre nosotros, los 
cuales traje a la quintaesencia de los mismos en la reedición Del amor 
del censor[...]. Por lo demás Lacan, que me hablaba como dicen los grie-
gos “fuera de los dientes”, apreciaba mucho este trabajo […]. Lo que 
él me aportó, y que fue tan fundamental, fue esa nueva mirada sobre 
el lenguaje a partir de Saussure […], a saber, poner en evidencia la 
cuestión del lenguaje, la pregunta que atraviesa toda la filosofía desde 
los antiguos en el mundo occidental y que yo retomo en una fórmula 
prestada de Aristóteles: “El hombre es un animal parlante” […]. Lacan 
era un espíritu realmente fascinante. Afortunadamente para mí, yo 
no estaba en su diván, lo que me permitía ser aún más libre con él. No 
me encontraba obstaculizado por la transferencia ordinaria. Teníamos 
frecuentemente nuestros momentos aparte, en general los sábados, 
cuando él no tenía pacientes y podíamos conversar tranquilamente. 
Fue así como yo le expliqué un cierto número de cosas relativas al po-
der, durante la experiencia de Nanterre, cosas que saben y comprenden 
los juristas. (2009, pp. 133-134; traducción propia)

Saussure, el autor mencionado en la cita, es conocido por ser el iniciador 
de la lingüística moderna, y su obra fue inspiradora del estructuralismo. 
Lacan, en sus primeros trabajos, toma mucho de su obra para darle una 
nueva mirada al trabajo de Freud, adaptando de Saussure la figura del signo 
lingüístico. A partir de la estructura del lenguaje de Saussure y del psicoa-
nálisis lacaniano —centrado en la palabra— Legendre configuró su teoría 
de la logique langagiére (que en español llamaríamos lógica del lenguaje), 
que está en la base de la construcción de los montajes dogmáticos y, por 
ende, normativos. Legendre llevó así el psicoanálisis y el estructuralismo a 
las instituciones y al derecho. Develó cómo al derecho y al Estado se les ha 
ido otorgando el papel de intérpretes de la realidad. Es importante recalcar 
que se trata de una relación de doble vía: no solo el derecho y la institu-
cionalidad buscan imponerse y no solo a la fuerza, sino que también los 
individuos reclaman certeza o por lo menos presencia por parte de estos5.

5. Con relación a esto, sería interesante ver cómo en la crisis reciente de la Corte 
Constitucional, durante el primer semestre de 2015 y que estuvo motivada por la 



[ 93 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

Para Legendre, el trabajo de Saussure en su Curso de lingüística general 
(1997) es fundamental, ya que las ideas de significado y significante, como 
los principios de un vocablo —palabra de cualquier idioma—, vehiculan un 
concepto y, por su simple existencia y mediante ese solo hecho, permiten la 
comprensión de dicho concepto y del poder de lo normativo. Ese vocablo es 
una estructura sobre la cual se monta el significado. Un ejemplo claro que 
propone Legendre para retomar a Saussure es el siguiente: la palabra ‘rojo’ 
nos remite a un color, es posible que no sepamos a ciencia cierta de qué 
‘rojo’ se trata o es posible que cada uno de nosotros tenga una idea propia 
de ‘rojo’ en la cabeza, pero lo que sí es seguro es que no se trata ni de ‘azul’ 
ni de ‘verde’. Ahí está presente para Legendre lo normativo, ya que ‘rojo’ es 
‘rojo’ y no ‘verde’; pero al mismo tiempo nos alerta sobre la necesidad de 
interpretación que requiere, ya que es posible que en algún momento sea 
necesario determinar de qué tipo de rojo se trata (Legendre, 1994-1995).

De esa manera, nos dice que hay que ponerse frente al carácter de 
ficción de las construcciones jurídicas: en el fondo de esas construccio-
nes perecederas pero necesarias existe un trabajo ininterrumpido de 
reconstrucción de la realidad. Es ahí donde precisamente el término de 
dogmática importa, porque este evoca los montajes que resultan de ese 
trabajo y obliga a considerar de lo que tratan todos los sistemas institu-
cionales: de la relación con la ley para la humanidad; sea para la libertad, 
sea para la tiranía —para Legendre, categorías extensamente trabajadas 
en Occidente—, el discurso vigente y considerado adecuado o no transita 
por el juego de palabras y de imágenes, por las elaboraciones mitológicas 
de la dogmaticidad. 

Adicionalmente, Legendre afirma algo inquietante: la más deshumani-
zante perversión política no sabría producir sus efectos de masa sin ofre-
cerse antes como espejo a los sujetos que ella convoca, es decir, sin ofrecer 
identificación; tampoco puede sustraerse al imperativo de construir su 
propio lazo de representación con la ley, o sea, con lo que se hace ley para la 
especie humana. Por eso, y sobre ese terreno común a toda la humanidad, 
tenemos que vérnosla con la ley inevitable del lenguaje (Legendre, 1988d, 
pp. 34-35). La siguiente cita explica muy bien la relación entre lenguaje, 
entendido como institución, y sus insoslayables consecuencias normativas:

actuación del magistrado Pretelt) la posición del ejecutivo fue casi “reclamada” 
por diversos actores sociales, en vez de dejar que la propia institución resolviera 
sus propios problemas.



[ 94 ]

Diana Durán Smela

De esta cuestión tan trillada, pero desde el punto de vista donde 
me ubico poco confrontada al problema de la puesta en relación del 
lenguaje y del fenómeno institucional, debo evocar un punto central. 
Este concierne a la instancia de legalidad, en la cual el sujeto huma-
no se encuentra introducido con base en el funcionamiento del sig-
no lingüístico, esta entidad psíquica tiene dos facetas, como lo decía 
Saussure: concepto e imagen acústica, designados como significado y 
significante. Releen el esquema por el cual él indica la unión de estos 
dos elementos que se tienen el uno al otro significado/significante.

¿Qué puede notificar para nosotros la barra entre los dos términos? 
Retomando el ejemplo de Saussure (el árbol), yo diría: si el concepto 
de árbol responde en francés al significante árbol, si de este hecho no 
importa que otro acercamiento queda apartado, uno percibe como 
una relación de obligación el establecimiento de un lazo necesario, en 
el sentido romano de la fórmula, es decir, para el sujeto hablante el 
encadenamiento de una deuda. Al pronunciar la palabra el hablante se 
reconoce sujeto a la legalidad que une, sin confundirlos, los dos elemen-
tos del signo lingüístico, él paga su deuda a la institución —nótese la 
insistencia de Saussure por designar la lengua como una institución— 
pagando, si me atrevo a decir, la deuda de la palabra. Piénsese cuanto 
sea necesario, puesto que es a través de la economía de ese montaje de 
legalidad de la palabra en cuanto signo lingüístico que se juegan a la 
vez la posibilidad de lo que se llama una interpretación y la subversión 
de esta posibilidad. Con estas palabras, jugando con la distancia entre 
significado y significante con otras palabras, el jurista construye su 
interpretación del texto mediante un discurso de casos (casuística). 
(Legendre, 1988d, p. 35; traducción propia)

Este esfuerzo de unión entre psicoanálisis, lenguaje y efectos nor-
mativos mediante el concepto de estructura demuestra que la pasión de 
Legendre por el derecho nunca cesó. También muestra cómo su amplio 
conocimiento de lo jurídico y de la historia (Legendre, 1964, 1968) le permi-
tió atar cabos y construir lo que él llamaría posteriormente la antropología 
dogmática, y que le ha permitido unir lo que sucede a nivel individual en el 
inconsciente con lo que sucede a nivel colectivo en la sociedad, la cual a su 
vez posee un inconsciente cultural. Así, Legendre ha tratado de dilucidar 
cuál es la función inconsciente del derecho y de la institucionalidad, tanto 



[ 95 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

para el sujeto como para la sociedad, para demostrar finalmente que ambos 
están más unidos de lo que creemos.

Ahora bien, lo que realmente le importa a Legendre es cómo se cons-
tituye psicoanalíticamente el hombre y cómo se relaciona aquello con la 
institucionalidad. Pero sobre todo le preocupa en la actualidad cómo se 
están dejando solas a las personas, ya que se les está privando de refe-
rencias y, en algunos casos, hasta se les exige a los jóvenes ser padres de 
sus propios padres. Esto es así porque el discurso imperante nos empuja 
a todos a tener la misma capacidad de autofundación, y de ahí que todos 
podamos comportarnos como microestados, sin ser realmente conscientes 
de las consecuencias que eso puede acarrear (Legendre, 1994-1995; 2007b; 
2009, p. 41).

Seba (2006, pp. 336-337) identifica dos etapas principales en la obra 
de Legendre que implicaron un cambio de perspectiva. Muy crítico de la 
idea de poder en sus inicios, Legendre pasa después a preocuparse por los 
mecanismos inconscientes, imaginarios y simbólicos por los cuales se re-
producen no solamente los poderes y sus formas, sino también los sujetos 
que obedecen a esos poderes y las razones de ello. Para Seba, Legendre 
estudia así el papel de las instituciones en el desarrollo de los sujetos indi-
vidualmente considerados, y de psicoanalista de la política pasa adicional-
mente a pensar como un antropólogo, reanudando el gesto propio de los 
pioneros de esta disciplina en el siglo xix, quienes primero fueron juristas 
intrigados por la ausencia de derecho codificado en ciertas sociedades, que 
de esta manera intentaron aproximarse a los sistemas no jurídicos de pa-
rentesco. Con relación a esos lejanos predecesores, Legendre utiliza todos 
los recursos del psicoanálisis, para unir así las disciplinas del derecho, la 
antropología y el psicoanálisis (Seba, 2006, pp. 336-337).

Inconsciente y derecho
Con la interpretación de los sueños, Freud ya había revelado en 1900 a 

los europeos atónitos lo que otras civilizaciones no habían jamás olvidado, 
a saber, que una parte importante de nuestra vida psíquica se desarro-
llaba sin que lo supiéramos, a nuestras espaldas, y esto lo hizo mediante 
la puesta en evidencia de los efectos del inconsciente en el ser humano. 

Por su parte, en los años ochenta Legendre revela que el edificio racio-
nal del derecho civil, que fundamenta todas las relaciones contractuales y 
mercantiles, es solamente un caso más y particular de montaje de ficción, 
de los cuales las civilizaciones no europeas nos dan otras ilustraciones a 



[ 96 ]

Diana Durán Smela

través de sus mitos fundadores. La vulgata de la historia del derecho con-
taba que el derecho civil moderno habría surgido de un renacimiento del 
derecho romano al final del Medioevo, mientras que otros juristas habían 
ya mostrado que el derecho había sufrido importantes distorsiones en el 
momento de su pretendido renacimiento en Bolonia en el siglo xiii. Pero 
el alcance exacto de esas distorsiones ha sido solamente precisado por 
Legendre, cuando explica cómo el derecho romano fue “desromanizado” 
en el Medioevo (Seba, 2006, pp. 337-340). 

Aunque es difícil resumir brevemente un proceso así de complejo, Seba 
afirma que la concurrencia de los poderes en el Medioevo —la Iglesia 
y el emperador, las ciudades y los reinos en formación— condujo a los 
pensadores escolásticos a distinguir en el edificio del derecho romano, 
por una parte, sus formas técnicas, el aparato lógico de deducciones y de 
pruebas jurídicas y, por la otra, los discursos de legitimidad, necesariamen-
te múltiples, vista la cantidad de los poderes presentes (Legendre, 1999, 
pp. 130-134). Esto sucede durante lo que Legendre llama la revolución del 
intérprete, que precede a la revolución científica del Renacimiento (Seba, 
2006, pp. 336-338).

Como hemos podido observar, el acento de las reflexiones de Legendre 
frente al poder se encuentra en un lugar anterior al de las convicciones 
políticas, en un espacio previo al posicionamiento ideológico individual 
o colectivo; que no lo suprime de ninguna manera, sino que detiene con 
antelación su reflexión. Diríamos que más bien intenta “pasar por el diván” 
no solamente al ser humano y al porqué de su relación con la tradición 
jurídica occidental, sino también al derecho y a las instituciones, tratando 
de comprender la función que cumplen para las personas.

Es esto lo que nos interesa de su trabajo, que Legendre pone a trabajar 
juntos al derecho y al psicoanálisis, tratando de encontrar una explicación 
inconsciente y hasta pulsional a los fenómenos jurídicos e institucionales. 
Ahí está nuestro punto de contacto con él, en el deseo de una mirada más 
psicoanalítica y menos políticamente ideologizada a las relaciones de las 
personas con las instituciones, con el derecho y con la caprichosa autoridad. 
No se trata de suplantar o negar las otras aproximaciones a las relaciones 
de poder, sean estas de naturaleza económica o sociológica; sino que se 
intenta más bien alcanzar otro registro, ojalá complementario, de estas.

Esa búsqueda para tratar de aclarar cuál es la relación que mantene-
mos los individuos frente a las instituciones, y más especialmente frente 
a la institucionalidad estatal, ha llevado a Legendre a concluir que esta 



[ 97 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

es similar a la que tenemos frente a nuestros padres (Legendre, 1974). Se 
trata, entonces, de una relación de amor y de odio, de necesidad y rechazo, 
de malestar, pero al mismo tiempo de gratificación. Queremos que nos 
ame, que nos cuide, pero al tiempo que nos deje libres y que no opine; que 
podamos vivir independientes pero que esté ahí siempre que lo necesite-
mos. Es una relación ambivalente, frustrante, de necesidad, en búsqueda 
de unos ideales en ocasiones imposibles y por lo tanto de hostigamien-
to, pero sobre todo es un tipo de conexión humanamente indispensable. 
Adicionalmente, Legendre afirma, y esto es lo que considera Seba como 
lo más impactante de su pensamiento (2006, p. 330), que, por encima de 
todo, los seres humanos obedecen a sus gobernantes como lo hacen con 
sus padres por una sencilla razón: porque los aman o, mejor dicho, porque 
desean amarlos y buscan ser amados de vuelta. El amor es entonces la cone-
xión que sella la autoridad: “Los amos asumen el papel de padres ideales” 
(Seba, 2006 p. 331; traducción propia) y por eso, probablemente, la política 
produce tanta pasión. Los seres humanos se relacionan entonces como se 
relacionan los hijos con sus padres:

Cada sujeto está llamado por la autoridad política a comportarse 
con respecto a esta como se comportaría con respecto a sus padres: 
con una mezcla de temor y amor heredado de la fase edípica. Legendre 
habla así de un lazo, todavía inconcebible para la mayoría de los histo-
riadores de la tradición jurídica occidental, “entre el nudo infantil de la 
sumisión y la sacrosanta majestad del Poder en nuestras sociedades”. 
(Seba, 2006, pp. 331-332; traducción propia)

Así lo que hace realmente original a El amor del censor (Legendre, 
1974) es la respuesta inédita que ofrece a una pregunta que existe desde 
el Renacimiento y que había encontrado ya la respuesta de Maquiavelo: 
principalmente el temor estaba en la base de la obediencia. Pero la res-
puesta que encuentra Legendre penetra aún más profundamente la con-
dición humana, en un diálogo entre psicoanálisis y derecho: los pueblos 
obedecen a sus gobernantes porque los aman y los aman porque los gobernantes 
asumen el papel de padres ideales. La innovación de Legendre consiste así en 
introducir elementos del inconsciente en el análisis político (Seba, 2006, 
p. 331). El trabajo del jurista es entonces como el de los padres: consiste 
sobre todo en el arte de inventar las palabras tranquilizadoras, de decir 
cómo se deben hacer las cosas, de indicar el objeto de amor en donde la 
política situará al prestigio, pero también de manipular las amenazas 



[ 98 ]

Diana Durán Smela

primordiales que movilicen a los individuos, según las clases paternas 
(Legendre, 1974).

El poder político no había sido pensado antes tan claramente como 
objeto de amor ni la dominación como el resultado de un dispositivo fun-
dado en una demanda de amor, a pesar de que desde siempre el poder había 
sido practicado así. Ahí donde Maquiavelo consideraba el temor y el amor 
como excluyentes en principio, Legendre muestra que están presentes en 
el inconsciente simultáneamente, como reflejo de la relación primigenia 
con los padres y así retoma con toda la fuerza las teorías psicoanalíticas del 
complejo de Edipo y de la horda primitiva ya expuestos (Seba, 2006 p. 332).

Como observamos, el psicoanálisis y su función estructurante deter-
minaron el lente con el cual Legendre se aproximó de ahí en adelante al 
fenómeno normativo, no sin continuar retroalimentándose de la filosofía 
y la historia.

Para comprender y completar aún más su propuesta teórica, nos aden-
traremos a continuación en sus debates más álgidos. Primero en lo que 
Legendre denomina el self-service institucional, retroalimentado por el im-
perio del management o lo “gestionario”, es decir, cómo el discurso antitabú 
ha hecho carrera y ha llevado a las personas a aproximarse a lo normativo 
y a las instituciones “a la carta”, sirviéndose exclusivamente de lo que 
conviene a cada una sin conciencia alguna del otro o de sí misma. Aquí 
serán aún más claras las influencias de Freud, Lacan y el estructuralismo. 
Asimismo, se hará manifiesta su oposición a fenómenos como el situa-
cionismo y Mayo del 68, que no planteaban alternativas de construcción, 
pues no eran conscientes de que la deconstrucción también se convierte 
en un montaje dogmático, lo que constituye así una mirada francamente 
crítica a dichos momentos históricos. 

Posteriormente nos concentraremos en el debate sobre lo que Legendre 
denomina el biologismo o cientificismo y el convivialismo, que están mar-
cando la pauta en la actualidad. Esto se agrava también mediante el im-
perio de la gerencia o del management, cuya visión meramente gerencial 
de la sociedad está vehiculada muy fuertemente con el fenómeno de la 
globalización.

Contra el self-service institucional  
y el imperio del management

Como lo hemos presentado hasta el momento, la trascendencia de los 
montajes dogmáticos consiste en que estos se han conformado a través 



[ 99 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

del tiempo para buscar explicaciones posibles al hecho de estar vivos. 
Mediante el paso identificatorio del tiempo, dicho montaje se ha convertido 
en referencia y, de esta manera, ha logrado igualar a las personas ante el 
sacrifico simbólico. Todos nos comunicamos mediante una estructura, 
aquí ya la igualdad ante la representación es inevitable, nada altera el 
espacio que ocupa la representación (Legendre, 1994-1995). Esto es lo que 
las sociedades democráticas pretenden lograr, permitiendo que el modelo 
sobreviva, ya que en principio busca fundarse en algún tipo de razón, de 
justicia: unos no tienen por qué sufrir más o menos que otros. Aunque la 
desigualdad de hecho sea inevitable, es intolerable que, frente a la ley y los 
montajes dogmáticos que vehicula, sea consentida. Los grandes avances 
normativos siempre han suprimido los estatus legales que proporcionen 
beneficios particulares en razón a ciertas categorías específicas. Sin em-
bargo, como lo expondremos ahora, nuevas concepciones cuestionan estas 
afirmaciones. 

El discurso antitabú
Legendre parte aquí del punto de vista de la lógica de la triangulación 

de la realidad de las estructuras en el nivel psicoanalítico. Según esta, para 
poder ser ‘yo’ debo primero pasar por ser ‘otro’. Así pues, cualquiera que 
sea el discurso social fundador, ese relato ocupa el lugar de significado y 
regresará siempre al mismo punto, de suerte que cuando se cambia el dis-
curso, la lógica no se afectará. Por esto hoy el discurso-relato antitabú se 
ha convertido en el nuevo tabú y posee su mismo alcance y normatividad. 
Este discurso es el imperante hoy día y forma parte de lo que Legendre 
ha llamado me-society, la yo-sociedad que busca permitir el autoservicio 
institucional. Así las personas se pueden aproximar a las instituciones y 
a los demás en los términos de lo que le conviene a cada persona6. La vida 
hoy se muestra como si pudiéramos pasar frente a un mostrador continuo 
y se nos permitiese tomar lo que nos apetece7; esto implica que si para mí 

6. Se puede cambiar el nombre, el apellido, el sexo al expresar la voluntad personal 
de hacerlo. Para nosotros los juristas es una conquista de la libertad, pero para 
Legendre es pasar por el mostrador y limitarse a escoger lo que le plazca sin 
ninguna consciencia de las consecuencias que eso pueda traer al individuo y a 
la sociedad. ¿Puedo ser otro con solo desearlo?

7. Los Estados hacen lo mismo, si los fallos internacionales les convienen, los 
cumplen, sino… vuelven a emplear la fórmula de la época de la Colonia de “se 
acata, pero no se cumple”, como ha hecho Colombia con el reciente fallo de la 



[ 100 ]

Diana Durán Smela

algo está bien, si es suficiente, lo demás no importa ya que yo me puedo 
autodefinir8 (Legendre, 1994-1995). El placer se ha convertido en el único 
guía y así peligra la vida en comunidad. “El paraíso del ahora” no podrá 
sostenerse en el tiempo ya que, si los individuos no encuentran su gratifi-
cación de manera inmediata, de todas formas la alcanzarán por la fuerza, 
porque a eso es a lo que estarán acostumbrados. ¿Qué pasará con aquellos 
que no puedan hacerlo? La violencia extrema podrá convertirse en la única 
vía de expresión posible, en la más eficaz forma de obtener lo que se desea.

Parte de la preocupación del autor es la posible refeudalización de los 
espacios institucionales, entendida como un retorno a formas de asigna-
ción de papeles más por efectos hereditarios o carismáticos que como re-
sultado de procesos debidamente normales, puesto que ya no hay claridad 
de lo que determina las referencias. ¿Qué hace a una persona ser lo que es? 
¿Frente a qué se posiciona? ¿La profesión, el género, la red social a la que 
pertenece? La multinacional que le da trabajo9 puede ser más decisiva que 
la nacionalidad o las autoridades democráticamente elegidas al momento 
de identificarse individualmente. Al haber gran cantidad de discursos 
simultáneos y muchas veces superpuestos, puede generarse tanto una 
gran apariencia de libertad —“puedo ser lo que yo quiera”— como una 
mayor confusión. Este es un riesgo: proporcionarles más permeabilidad a 

Corte Internacional de La Haya que le reconoce una porción grande de mar 
territorial a Nicaragua.

8. Como ejemplos podríamos mencionar el caso de Rachel Dolezal, la activista 
norteamericana de la causa afrodescendiente que decidió autoproclamarse 
afroamericana siendo hija de padres caucásicos y “rubia ojiazul”. Sus padres y 
otros afrodescendientes reaccionaron airadamente, pues sintieron que ella sola 
no podía autodefinirse ni pretender ser lo que no era, ya que su autoproclamación 
para ellos era mentira (Samuels, 2015). También está el caso de la Cámara 
colombiana (Congreso de la República), para la cual fueron elegidos en 2014 dos 
representantes “blancos” (criollos) y no afrodescendientes mediante una acción 
afirmativa preexistente para proteger a dicha comunidad. Los afrodescendientes 
demandaron dicha elección por no sentirse verdaderamente representados. 
¿Quién dice quién es afrodescendiente?

9. En el departamento del Caquetá a mediados de 2000, la multinacional Nestlé 
llegó a cumplir el papel del Estado con mucha más eficacia al proporcionarle a 
sus habitantes salud y educación. El hecho de que sus directivas no sean elegidas 
popularmente, sin embargo, pasa para los habitantes completamente a un 
segundo plano. Lo más importante es tener las necesidades básicas satisfechas; 
quién las proporcione, poco importa.



[ 101 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

las mafias de toda índole para dividirse el mundo a su antojo (Legendre, 
1994-1995).

¿Cuáles serían hoy las consecuencias de una refeudalización? ¿Se po-
drían equiparar a las circunstancias de la Edad Media? ¿Cómo enfrentar 
los nuevos retos? (Legendre, 1994-1995). Es probable que estemos en un 
momento resultado de un efecto de péndulo: antes todo era prohibido, 
ahora todo es permitido, pero los dos extremos son desestructurantes 
(Legendre, 1994-1995). Es curioso que el psicoanálisis haya roto en su 
momento tantos esquemas sobre todo en relación con el sexo, dando nu-
merosas posibilidades y nuevas comprensiones de la condición humana o 
normalizando por ejemplo las pulsiones; pero que hoy esté en la raíz del 
rescate de lo normativo o lo estructural resulta interesante. Freud, sin 
embargo, siempre comprendió la necesidad de la ley: 

Ese proceso de civilización de las pulsiones, o también en lenguaje 
espinozista de “contención de las pasiones de la multitud” indispensa-
ble a la vida en sociedad, no es posible sino por medio de la existencia 
de reglas, de derecho, de justicia, lo que Freud afirma en los siguien-
tes términos: “Ese remplazo de la potencia —del poder del individuo 
por aquella de la comunidad— es el paso cultural decisivo. Su esencia 
consiste en el que los miembros de la comunidad se limiten en sus 
posibilidades de satisfacción, mientras que el individuo aislado no 
conoce límites de este tipo. La exigencia cultural siguiente es entonces 
aquella de la justicia, es decir, que la seguridad del orden jurídico una 
vez dado no será destruida (Battu-en breche) a favor del individuo. En 
esto dicho, no hay nada decidido sobre el valor ético de un tal derecho. 
(Seba, 2006, p. 334; traducción propia)

La ley, entonces, es inevitable, ya que permite la vida para el individuo 
en sociedad y, por eso, es el paso cultural decisivo. Ahora, “el valor ético de 
un tal derecho”, su contenido discursivo, exigirá un combate social poste-
rior. En la actualidad este combate se da desde varios frentes, pues se pre-
tende jugar el juego teológico de la razón generando aún mayor confusión, 
volviéndolo todo más complejo para el individuo que no sabe frente a qué 
reflejarse o dejar de hacerlo. Se pone así cada vez más de presente el proble-
ma de la comprensión y también de la justificación por parte de los sujetos 
de los distintos discursos vigentes. Desde la perspectiva psicoanalítica, la 
construcción humana no se da por añadidura, no se da de manera natural, 
no es obvia (Legendre, 1994-1995). Legendre insiste, apoyado en el espacio 



[ 102 ]

Diana Durán Smela

de lo no sabido y de lo no dicho que evidencia el psicoanálisis y que ocupa la 
institucionalidad, en que el ser humano debe nacer una segunda vez, y que 
lo debe hacer por medio del nacimiento a las referencias, a las instituciones. 

Lo que buscan los montajes dogmáticos es librar una batalla con el 
narcisismo —soy el único, el más bello, el mejor— y lo que está en juego 
es el acceso del sujeto a la palabra y, por ende, al límite y a la posibilidad 
de la vida en sociedad (Legendre, 2004). Lo que es incomprensible para los 
individuos es la fragmentación del discurso, puesto que si todo se puede, 
si todo está bien, entonces cualquier cosa es adecuada, todo da lo mismo 
y el individuo siempre estará bien o mal pase lo que pase, ya que no ten-
drá de dónde asirse para poder comparar. ¿Frente a qué puede oponerse 
el individuo si todo se puede hacer y no existen límites claros? ¿Cómo 
constituir su individualidad, quién es, si ya no hay referencias, si todo 
significa lo mismo?

Sin embargo, desde el punto de vista psicoanalítico, la lógica ternaria 
de la representación existe y le permite predecir a Legendre que la humani-
dad no va a soportar que se supriman y se quiten los montajes dogmáticos, 
la humanidad no va a poder aceptar por demasiado tiempo el antitabú 
como tabú: construirá nuevos montajes, ya que sería demasiado duro vivir 
sin ellos. Así, a pesar del discurso imperante, hay cosas que trascienden al 
individuo, como el lenguaje, la cultura, sus diversas manifestaciones y las 
estructuras normativas. Esta trascendencia es el mecanismo identificato-
rio que permite una base común y que a su vez sostiene la comunicación 
idiomática y cultural, que él llama dogmática (Legendre, 1994-1995). Otras 
culturas distintas a la occidental se encuentran más y mejor preservadas, 
ya que sostienen muchos de sus montajes intactos (Legendre, 2004). Lo 
mismo sucederá en Occidente: la representación, lo simbólico y lo genealó-
gico se reconstituirán, pero probablemente después de pagar un precio alto. 
Si la trascendencia garantiza la permanencia de la estructura, entonces 
el problema no está aquí, sino en la posible desestructuración del sujeto.

Para explicar el origen del discurso antitabú, Legendre trae a colación 
dos movimientos culturales franceses que han tenido mucha repercusión 
en el mundo contemporáneo. Uno es el denominado situacionismo —de 
los años cincuenta y sesenta— y que comenzó en el arte y produjo los 
happenings; y el otro es la famosa revuelta estudiantil de Mayo del 68. 
Aunque ambos son el símbolo de la libertad para muchos, para Legendre 
se trata de dos fuertes discursos antitabú (Legendre, 1994-1995), en los que 



[ 103 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

la confusión pasa por libertad. Veremos qué lugar le da Legendre a esos 
fenómenos en relación con la desestructuración del individuo.

El auge de este discurso se da mediante lo que se conoció como situa-
cionismo y tuvo como su máximo ejemplo de concretización a Mayo del 
68 en Francia. El situacionismo se fundamenta en el détournement o tergi-
versación, que supone introducir un desvío frente a la intención original 
con la cual fue realizada una cosa o una obra en concreto; es la posibilidad 
artística y política de tomar algún objeto creado y darle otro significado 
para cuestionarlo. En este caso, la intención política del movimiento era 
clara: el capitalismo como sistema político hegemónico generaba cosas o 
conceptos alienantes, y distorsionar su significado y uso original podía 
producir efectos críticos muy fuertes. Como manifestaciones del situa-
cionismo se pueden destacar la recuperación, la deriva y la creación de 
situaciones. Esta última equivalía a los famosos happenings, acciones que 
pueden ser teatrales, previamente concebidas para generar, de manera 
inesperada y en lugares imprevistos, reflexiones críticas o sin un sentido 
obvio en torno a algo que dejará en el observador algún espacio para la 
introspección o la denuncia. Se trataba de construir situaciones sobre todo 
en la ciudad, con el deseo de propiciar un cambio de rumbo que contradijera 
abiertamente a la tradición.

Legendre afirma que este ha sido uno de los discursos antitabú por 
excelencia, ya que todo se dejaba a la apreciación del individuo, lo que hacía 
posible entonces para este escoger su propia normatividad. El problema 
aquí es que toda la negatividad queda a cargo del propio individuo: este 
será responsable de todo, sin ser consciente de ello, tanto de lo bueno como 
de lo malo. Pero si las instituciones existen, ellas pueden ser responsables 
de todo lo malo; sin instituciones el individuo queda solo con su culpa 
frente al mundo.

No obstante, ser verdaderamente libre es sumamente atractivo, revo-
lucionario y bastante democrático; ¿quién no ha deseado ser un artista au-
toproclamado y tener la posibilidad de empezar de cero para darle nuevos 
significados a las cosas y convertirse en un nuevo creador? Pero Legendre 
advierte que estas son doctrinas que sin buscarlo conscientemente también 
se vuelven totalitarias. Sin límites ni leyes, estas desembocan fatalmente 
en la pregunta sobre cómo organizar la sociedad, pero cómo hacerlo de una 
manera diferente, única, novedosa… ¿Sobre cuáles bases, si ya ninguna 
es válida? ¿Quién o cuál institución debería garantizar el núcleo atómico 



[ 104 ]

Diana Durán Smela

genealógico? ¿Quién sería el garante de la legitimidad? ¿Habría alguno? 
¿Solo la persona individualmente considerada?

El otro discurso antitabú que genera controversia para Pierre Legendre 
es la conocida revolución estudiantil de Mayo de 1968 en Francia. Ahora 
bien, la revolución no fue en sí misma el problema, ya que para Legendre 
Francia se había vuelto “irrespirable” para la época; el problema fue la 
deconstrucción que se intentó instaurar:

No tengo nada contra Mayo del 68. […] La Universidad era irrespi-
rable. Pero el viraje se realizó dentro de tales condiciones, que lo que 
se puso en marcha fue lo absurdo. Cuando yo veía a algunos de mis 
colegas en sesiones de confesión pública confesarse de no se sabe muy 
bien qué, delante de estudiantes disfrazados de Mao, yo encontraba 
eso irrisorio, lamentable, realmente una triste lección para darles a 
los más jóvenes. […] La cuestión normativa es una cuestión de lógica, 
de estructura. Poner en obra “prohibido prohibir” es una manera de 
instituir lo normativo. Es tan normativo como su contrario. Solamente 
que produce efectos de desconcierto, de desvío. Para mí, usted sabe, 
[Mayo del] 68 [es] Lo que el viento se llevó. […] Pienso que pronto ya no 
va a emborrachar [souler] a nadie. Bueno, aunque también puedo equi-
vocarme grandemente. (Legendre, 2009, pp. 48-49; traducción propia)

Este movimiento se vivió como un momento de gran ruptura frente a 
la tradición francesa en exceso formalista y anquilosada. Fueron meses de 
una sentida libertad para la juventud, cansada entre otras cosas de la edu-
cación que recibía y que vehiculaba la idea de un futuro predeterminado. Sin 
embargo, para Legendre la lectura de ese movimiento estudiantil no es tan 
positiva ni significante como lo han pretendido muchos, aún hoy. En el fondo 
el discurso que se manejó en esos años, aunque fue distinto en apariencia, 
no rompió con la estructura ternaria: trató de imponer otra y finalmente se 
banalizó (Legendre, 2009, pp. 48-49). Al respecto cuenta Legendre:

Yo enseñé en Nanterre a partir del inicio del año 1968. Yo vi cómo se 
comportaban los buenos niños burgueses del barrio XVI, porque en esa 
época había una suerte de competencia territorial de esa universidad, 
que tenía como mayoría a los niños de los mejores barrios. Y bien, por 
favor perdóneme, en la Facultad de Derecho yo vi esto: en los baños, 
todos nuevos, ellos hacían popó en el piso. Le dije a algunos: ¡He ahí un 
gesto democrático! ¿Quién va a limpiar eso? Evidentemente las pobres 
esclavas de los hlm [viviendas pobres de interés social a las afueras 



[ 105 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

de París] de los alrededores, para la época las pobres portuguesas que 
buscaban cómo alimentar a sus familias. Yo hice mis exámenes en Lille 
bajo protección policial. Puesto que ¿quiénes son las víctimas? Las víc-
timas no son aquellos que siempre tienen la oportunidad de caer de pie 
en la vida, que tienen padres, relaciones o que van a sacar los dientes 
presidiendo la unef [Unión Nacional de los Estudiantes de Francia] por 
ejemplo. […] Cuántos jóvenes que están en formación pretenden hablar 
en el nombre de todos los jóvenes, de todos los estudiantes, pues bien, 
eso me choca. Para mí, eso es el revés de la democracia, es el mundo al 
revés. Es verdaderamente caminar sobre la cabeza. (Legendre, 2009, 
pp. 46-47; traducción propia)

Para Legendre, las revoluciones las hacen quienes no tienen nada que 
perder, quienes lo tienen todo: los estudiantes burgueses, los que a pesar 
de la revolución siempre caerán “de pie”. Los que no tienen nada quieren 
alcanzar algo; quitarles ese derecho es para Legendre una verdadera in-
justicia. Las señoras portuguesas debían seguir limpiando, fueran los re-
volucionarios u otros quienes hicieran sus necesidades en el piso del baño.

Durante Mayo del 68 y el situacionismo, así como en la actualidad, cada 
uno de nosotros cree que es posible autodeterminarse, que no deben existir 
normas (Legendre, 1994-1995). Esta actitud de autogobierno permite, entre 
otras cosas, que no existan ya gobiernos representativos, sino asambleas 
generales permanentes que alientan estar presente continuamente, que 
todos anden juntos siempre, “la masa y el jefe”, en términos de Legendre, 
tal como ocurrió en Mayo del 68. Pero esta actitud, según Legendre, no va 
a permitir ir muy lejos pues está condenada a la temporalidad10. Sin em-
bargo, su poder descansa en que la posibilidad de todos al tiempo, todo el 
tiempo, suena muy liberadora y nos puede conducir a desear firmemente 
que funcione.

Muchas personas han creído y creen todavía en una sociedad de rup-
tura constante, pero Legendre muestra la dificultad de esta empresa, para 
lo cual la relaciona con la idea de élite, sobre todo cultural y política. Para 
Legendre el antitabú es un lujo para y de los ricos en términos económi-
cos, pero también en términos culturales y de oportunidades. En efecto, 
quienes tienen posibilidades siempre podrán volver a reconstruirse en los 

10. En la actualidad, los movimientos españoles del 15-M y de los Indignados parecieran 
darle la razón.



[ 106 ]

Diana Durán Smela

mejores términos, pero eso no le pasa a la mayoría. Esta reconstrucción, 
entonces, es un asunto de élite. Así pues, quitarle las referencias a la ma-
yoría sin medios es para Legendre una barbaridad. El destruir, la ruptura, 
solo es una ventaja para quien puede reconstruir(se) fácilmente11. Quien 
no obtiene nada a cambio debe poder caminar sobre lo andado para tener 
bases sobre las cuales sustentarse y crecer12.

En esos movimientos de “abajo todo esto” que se instalaron, la lucha 
generó víctimas, ya que gozar sin trabas no era sostenible para la mayo-
ría. ¿Qué quedó de eso? Nada, responde Legendre; Mayo del 68 cumplió 
también su ciclo. Durante esos años, Francia tuvo en los Estados Unidos 
y en el resto de Europa un aspecto fascinante, de liberación, de movi-
miento, pero ahora ese esplendor se ha extinguido y hoy en el poder se 
encuentran los rentistas de Mayo del 6813. Promover “gozar hasta morir” 
conlleva la deconstrucción del sujeto, y esto solo es viable al amparo de 
una superpotencia militar —recuérdese que Occidente impone su forma 
de pensar—, pero la humanidad no podrá continuar así, ya que un exceso 
de consensualismo lo hace invivible.

Legendre afirma que estas corrientes fueron motivadas por un impulso 
seudointelectual y elitista que generó, sin quererlo, reacciones fundamenta-
listas, ya que usualmente la doxa o “casta” que está a la moda de vanguardia 
desprecia las reflexiones sobre lo normativo y los montajes dogmáticos. 
Pareciera que estos son entendidos como una pareja nefasta, cuyos prin- 
cipales objetivos son dominar y suprimir al individuo. El statu quo se entiende 
perverso en esencia, así que de lo que se trata es de romperlo y desestruc-
turarlo como posición libertaria. La casta asume que lo inteligente en la 
actualidad parte siempre de una primera propuesta deconstructiva.

11. En Bolivia los magistrados de la Corte Constitucional son elegidos popularmen-
te y la mayoría son indígenas. Cuando pregunté en una conferencia en Bogotá 
(Universidad de los Andes, en 2011 o 2012) si ellos habían roto con la tradición 
jurídica “criolla”, un conferencista amplio conocedor del proceso boliviano me 
respondió que no, que incluso eran más conservadores que los anteriores magis-
trados. No me sorprendió, necesitaban sentirse muy seguros en su nuevo papel 
antes de darse el lujo de innovar.

12. En esta línea es interesante preguntarse qué buscan hoy las víctimas colombianas 
frente a nociones como verdad, reparación y restitución... ¿de su propiedad?

13. Daniel el Rojo, uno de los líderes principales de Mayo del 68, ha sido eurodi-
putado por el Partido Verde. Pero también es un claro ejemplo de la desestruc-
turación ante la falta de límites, en razón de su defensa de la pedofilia como 
una opción legítima.



[ 107 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

Legendre ve en la estructura una realidad ineludible, fatal, ni buena 
ni mala, tan solo cierta. El ser humano llegará tarde que temprano a la 
construcción de un montaje14 y el discurso antitabú es prueba de ello, así no 
seamos conscientes de esto, ya que es imposible escapar de la experiencia 
de la negatividad. La urgencia de un marco se revelará finalmente inevi-
table (Legendre, 1994-1995). Los montajes dogmáticos seguirán siendo 
necesarios y estando presentes, llámense como se llamen. Siguiendo la 
línea de Freud, con pesimismo Legendre predice el fracaso de todas las 
vanguardias, ya que en un momento se asimilan al contexto para conver-
tirse en otro montaje; en ese instante se cumple definitivamente su ciclo 
(Legendre, 1996b). Esto le ha pasado al discurso antitabú.

Biologismo o cientificismo y convivialismo
Legendre se opone a este discurso en la medida que cosifica al ser 

humano y nos conduce a vivir en medio de una carnicería. Veamos: lo 
que hace realmente al ser ‘humano’ no es la ‘cosa-persona’, sino el lenguaje 
que lo representa e interpreta; las instancias simbólicas que lo nutren y 
lo sostienen (Legendre, 2004). La imagen es el resultado de la percepción 
sobre las cosas y esa representación es una instancia psíquica que no es 
exclusivamente material. Entonces no se puede tratar a la imagen como 
a una cosa, no se puede tratar a la comunicación desde un punto de vista 
meramente instrumental y mecánico. Tenemos que lidiar con un mundo 
simbólico, metaforizado e idealizado. La palabra hace al ser humano y es 
necesaria para representar una ausencia, un deseo, un significado, para 
volver presente de alguna manera lo que está ausente. Pero no se puede 
construir una cosa sin reprimir (refouler) otra (Legendre, 1994-1995) y para 
esto son las ritualidades: escenarios fabricados para vehicular sentido en 
los que se privilegian ciertas formas y se excluyen otras.

Hoy pretendemos estar frente al desmoronamiento de las estructuras 
simbólicas clásicas, frente al hundimiento de las creencias en general, 
reemplazadas por la ciencia y la técnica. El pretendido desdibujamiento 
de las religiones en Occidente es para Legendre el efecto de la dominación 
de las representaciones cientistas —otra forma de autoritarismo— y pre-
tende expresar el triunfo de la ciencia frente a otro tipo de explicaciones 

14. Me sorprende ver a los antiguos defensores de la Asamblea Nacional Constituyente,  
generadora de la Constitución Política de 1991, aterrados con la posibilidad de 
la misma opción, como un resultado del Proceso de Paz de 2015.



[ 108 ]

Diana Durán Smela

existenciales (Legendre, 1994-1995). En la actualidad, se asume que la 
ciencia tiene la última palabra, pues se ha convertido en el discurso de 
autoridad por excelencia; si la ciencia acepta algo como posible, eso es su-
ficiente para abrazarlo, más allá de otro tipo de implicaciones simbólicas 
o psicoanalíticas. 

Lo que se pretende es la desaparición de las invocaciones, puesto que la 
verdad que vehicula la ciencia es en principio comprobable y ya no hay lugar 
para el misterio. Las relaciones se han vuelto exclusivamente binarias, 
verificables y punto, así se ha suprimido la pregunta por la inmortalidad. 
Pero según Legendre, esto no es posible. Pareciera entonces que para él 
lo que está mal en este caso es el discurso de “relleno” del montaje, no el 
montaje en sí mismo que es inevitable.

Las creencias tecnocientíficas nos invaden y retoman la idea de que 
la comunicación se plantea en términos jamás vistos, novedosos, lo cual 
es para Legendre falso (Legendre, 2004). Sin embargo, estas se presentan 
—y probablemente así lo harán siempre— en términos igualmente clá-
sicos, porque pretenden cumplir la misma función que los mecanismos 
anteriores: dar respuestas. Lo que es nuevo es el rechazo al pensamiento 
especular, a la distancia que implica dudar (Legendre 1994-1995). 

En la apuesta cientificista-biologista el error es creer que ya todo está 
claro, que ya se encontraron las respuestas, cuando no nos es posible 
escapar del espejo como pantalla que nos devuelve nuestro propio reflejo 
incógnito, el cual deberemos volver a llenar con las referencias que tenga-
mos a nuestro alcance. Lo desconocido sigue estando allí-aquí-allá, pero 
para la ciencia todo lo que es irracional y no verificable según sus térmi-
nos y métodos específicos se vuelve molesto e inocuo. La especialización 
y fragmentación del discurso científico hace posible creer que todo es 
viable, pero eso no significa que se hayan evacuado las respuestas funda-
mentales. La humanidad quiere vivir ahora como en el inconsciente, en el 
que todo se puede, donde no existe el pasado, ni el tiempo, ni la negativi-
dad (Legendre, 1994-1995). Se está tratando de negar la especificidad del 
hombre, la palabra y el texto. Este espejo es trascendental, es una ficción 
necesaria para que el hombre salga de su duelo eterno consigo mismo.

El otro discurso que según Legendre pretende erradicar de la vida 
en sociedad la posibilidad de la duda y que además busca llevarnos de la 
mano hacia la visión “gerencial” del mundo, conectada completamente 
con el imperio del management, es la convivialidad. Esta es la creencia de 



[ 109 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

que todos debemos estar felices, satisfechos, sonrientes, agradecidos per-
manentemente; siempre debemos ser amables, de buen genio, simpáticos, 
optimistas, tolerantes, sanos, bonitos, delgados, políticamente correctos, 
y nunca ser problemáticos ni difíciles. Legendre la define como el tener que 
vivir “dando saltitos” (en sautillant) permanentemente. Nada más alejado 
de la complejidad de la condición humana, de la que son constitutivos la 
ambivalencia, la ira, el odio, la envidia, el resentimiento, la enfermedad y 
la frustración. Cuando esto se olvida también se olvida que los montajes 
dogmáticos son necesarios y que esta necesidad es vital. El montaje inte-
gra la otra dimensión del ser humano, aquella que no nos gusta, que nos 
aterra, que nos hace feos y malos en muchos aspectos, y por lo tanto la 
buscamos suprimir o al menos contener (Legendre, 1994-1995). Por eso la 
estructura es indispensable.

La convivialidad y su aparente deseo de que nos hagamos el bien 
constante y mutuamente ocultan el hecho de que siempre se están dando 
vueltas alrededor de la manipulación. Para Legendre, el convivialismo 
es la misma cosa que el autoritarismo, pero en su versión de “algodón de 
azúcar” (Legendre, 1994-1995). Para Legendre, este discurso —como todos 
aquellos de lo que no tiene sentido, de lo falso— destruye los aprendizajes 
y se convierte en una fábrica de analfabetas, autodestructores y destructo-
res de los demás. La permanente exigencia de lo “políticamente correcto” 
evita evacuar de manera menos agresiva ciertas pulsiones inherentes a la 
condición humana (Legendre, 1994-1995). La falta de claridad del discurso 
presente en el montaje, junto a su fragmentación, se encuentra en la raíz 
de la violencia actual; siempre será más ventajoso tener un marco legal 
claro y explícito, “dogmático”, que no tenerlo, pues así se puede negociar 
sobre bases legales y tener derechos garantizados.

El convivialismo contradice la separación, el sacrificio; enseña a vivir 
y a gobernar de una manera “gentil” que implica que únicamente debe 
hacerse “amablemente”. Pero esta es una posición irreal y delirante, que 
niega el hecho de que el poder es el poder. Por tanto, para Legendre, el 
convivialismo produce efectos de confusión y es una de las formas mo-
dernas, liberales, de totalitarismo. Más grave aún, con el convivialismo 
la política entra en lo afectivo: si se me hace daño, pero con amor o “por 
mi bien”, es más difícil rebelarse. Los ecos de la figura paterna son en este 
aspecto bastante fuertes (Legendre, 1994-1995).



[ 110 ]

Diana Durán Smela

La identificación se vuelve entonces confusa, “blandita”15 y “a la carta”, 
pero lo que en realidad se está poniendo en cuestión, sin saberlo, es al 
“padre-referencia”, quien finalmente separa. De lo que no somos cons-
cientes, según Legendre, es de que la referencia fundadora es la represen-
tación-personificación de lo indisponible, de lo que no se puede tocar y, 
por tanto, con lo que no se puede jugar. Esto no tiene nada que ver con el 
espíritu democrático, aunque así se venda, puesto que la democracia pasa 
por unas reglas limitantes e institucionalizadas. En cambio, poderse dar 
su propio nombre, crear su propia legalidad, convertirse uno mismo en su 
propio “microestado” equivale, para Legendre, al horror de la confusión, 
de la pérdida de referencias y de la imposibilidad de comunicación con el 
otro (Legendre, 2004).

Tanto el biologismo-cientificismo como el convivialismo son discursos 
que predican que las formas-normas son meras e innecesarias tiranías 
que solo existen para congraciar a los poderosos. Así, lo actual y evolu-
cionado es la posibilidad deshacerse de ellas. Pero realmente no podemos 
deshacernos de la lógica psicoanalítica del tercero, pues es imposible vivir 
sin referencias.

El imperio del management
Desde la perspectiva psicoanalítica, Legendre sostiene que el manage-

ment16 toca la fibra narcisista, la no separación que prolonga la gratificación 
con la madre, y por eso a todo el mundo le encanta (Legendre, 1994-1995). 
Según él, equivale a no cuestionarse, solo a buscar tener más y más. No 
debemos olvidar el valor constitutivo de las grandes puestas en escena 
sociales, y del management como una de ellas. Pero Occidente desconoce 
la amenaza, ya que intentar “gerenciar” el consumo sin límites se revelará 
insostenible.

El fenómeno del management es ante todo comercial y occidental, pero 
no se trata para nada de una manifestación superficial, puesto que toca 

15. Legendre afirma que en este punto Salvador Dalí fue un precursor, pues en su 
arte hasta el tiempo se vuelve “blandito”.

16. Management es gestión, administración en inglés. Legendre usa la palabra en ese 
idioma para poner el acento en que se trata de una influencia norteamericana 
y lo hace a manera de crítica. En Francia es muy común emplear palabras en 
inglés que ya forman parte del lenguaje coloquial, lo cual choca con la tradición 
del “correcto” uso del idioma. Job, business, blues, weekend, parking… Muchos 
franceses creen inclusive que eso es francés.



[ 111 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

al núcleo normativo, ocupando el espacio de las referencias. Ha llegado 
incluso a convertirse en el nuevo relato del “progreso” y del “crecimiento”, 
apoyado en la economía y sus variables, como lo son las finanzas, el consu-
mo, las ganancias, las políticas públicas, etc. Sus actores se han convertido 
en los nuevos gurúes que dictan normas y dicen cómo se debe vivir desde 
una perspectiva netamente capitalista. Legendre vincula, entonces, el ma-
nagement a Occidente y a sus pretensiones globalizantes (Legendre, 2004).

Occidente ha filtrado por medio de sus saberes científicos su expansión 
geográfica y ha tratado de ser la fuente y el garante mundial de dichos 
conocimientos. Sus montajes dogmáticos se han convertido también en 
meras estrategias de dominación; desde el derecho romano, pasando por 
la idea de técnica, de la cual el management es un ejemplo:

No hay nada más humano que la huida de lo que uno es y Occidente 
sigue esa condición común. Así, bajo el reino de la ultramodernidad, 
fabricamos ignorancia con la ciencia. Reconocer esta realidad descon-
certante para interpretarla y comprenderla desde el interior produciría 
grandes frutos en relación con la aproximación a lo que ha sido llamado 
Globalización/Mundialización, imprudentemente confundida con la 
última etapa de la occidentalización del mundo. (Legendre, 2004, p. 16; 
traducción propia)

Hoy para muchas personas todavía lo no occidental se trata de con-
vertir incluso en un subconjunto occidental, lo que es un gran error para 
Legendre. La humanidad no podrá soportar un gobierno mundial: ¿qué 
va a pasar con la diferenciación, con la división? ¿Con la identidad, con la 
alteridad? En términos de Legendre: 

Exacerbado por el desmoronamiento del sistema comunista —que 
no olvidemos desciende también de la modernidad europea—, el tema 
de los conflictos de civilización, con su vertiente [pendant] pacífica 
(reordenar el mundo) es resultado de una tradición de razonamiento 
de la cual el origen y la continuidad se nos escapan. Nosotros estudia-
mos Occidente con la misma seguridad ingenua que preside a las tesis 
políticas —científicamente apoyadas, como se decía en su época— 
del desarrollo del tercer mundo bajo el influjo de aquellos expertos 
internacionales que consideraban a los islámicos como si el Corán no 
existiera, lo religioso estando ahogado en un océano de parámetros de 
otro modo más comprensibles; como si no existiera ese marco fuera 
del tiempo de una referencia con valor totémico, en el sentido de esta 



[ 112 ]

Diana Durán Smela

metáfora exótica que funda la legitimidad en todos los niveles de la 
construcción humana, es decir, La que instituye la relación de identidad 
entre el sujeto y la civilización. Sin embargo, quien dice identidad dice 
necesariamente alteridad, el corazón mismo de la reproducción, esto 
comporta para nuestra especie el resorte de un mundo genealógica-
mente organizado. Ubicándose sobre este terreno descubrimos la raíz 
de nuestros razonamientos sobre la legitimidad y, en consecuencia, la 
tradición escondida que conlleva a su vez el pensamiento tecnificado 
y la ilusión individualista. (Legendre, 2004, pp. 21-22)

En el fondo del intercambio lo que hay es denegación del límite, puesto 
que se vende la idea de que todo puede ser intercambiable; y pareciera que 
es así, ya que tanto la ciencia como la técnica en principio todo lo permiten. 
Esto significaría que el individuo puede vencer al tercero y suprimir el va-
cío, pero queda el riesgo de que se vuelva víctima de su propia liberación. 
La antinorma, el antitabú, puede volver como un bumerán. Ya no hay más 
sino la ley del “yo lo quiero todo y ya mismo”, solo existe confusión entre 
la palabra y el acto, sin dejar ningún espacio para la duda, para la culpa-
bilidad. Entre la palabra y el acto debe haber un juego, un espacio para 
calibrar fuerzas, que hoy ya no es posible (Legendre, 1994-1995).

El management pretende absorber el planeta. Por eso se refiere al fenó-
meno como a un “imperio” que busca la organización del mundo a través 
de sus únicos principios gerenciales17. Las críticas pesimistas de Legendre 
a este imperio son fuertes reparos a Occidente y a su pretendida globa-
lización (Legendre, 1994-1995). Puesto que Occidente ha entrado en un 

17. Para Legendre esto proviene de una gran influencia norteamericana; bajo el 
dominio del mercado, fue la americanización del mundo, después de la Segunda 
Guerra Mundial, la que ha logrado vehicular una sola forma de pensamiento. 
No obstante, Legendre rastrea sus fundamentos en la Alemania anterior a esa 
época: el núcleo de las ideas de organización es alemán y uno de los pilares 
es la racionalización de los Estados corporativistas (Legendre, 1994-1995). El 
nazismo fue un laboratorio de las doctrinas de organización que se han realizado 
después y en distintos espacios. La descentralización misma es un concepto del 
management, que, aunque después fue retomado por la izquierda, al principio era 
un concepto completamente de la derecha. Esto nos lleva a pensar en el uso que 
se le dio tanto al federalismo como al centralismo en Colombia durante el siglo 
xix. Gracias al federalismo el departamento de Antioquia pudo, por ejemplo, 
salvaguardar sus tradiciones más conservadoras, pero ¿no era el federalismo un 
principio liberal?



[ 113 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

discurso subjetivista y cientificista, se ha convertido en una cultura sin 
ningún rito de iniciación ni de despedida, reduciéndose en muchos casos 
a un requisito proforma en el cual se ha dejado de lado el lugar de la ins-
titucionalidad significante.

La única institución que sigue viva es la del lenguaje, la cual es ley para 
la humanidad; ello por cuanto la necesidad de comunicación ha permitido 
que no se obvie la socialización de la estructura ternaria. Para Legendre, la 
fabricación del concepto de Estado sirvió como base para la intercambia-
bilidad de los discursos de referencia. El Estado como estructura permitió 
la absorción del poder jurídico del lenguaje fundador, lo que permite la 
representación del núcleo esencial para las personas. 

Pero como la cultura occidental ha caído en una completa desculturali-
zación, en el objetivismo, el vínculo con el tercero ya no es celebrado; todo 
se ha desritualizado y lo que hace sentido ha sido dejado exclusivamente 
a la técnica, a una pretendida razón objetiva. En términos psicoanalíti-
cos, Occidente se “deshisterizó”, se “desneurotizó” y pareciera que ya no 
queda nada por resolver (Legendre, 1994-1995). La cultura occidental es 
una cultura que pareciera haber perdido la necesidad de iniciar a su propia 
estirpe, lo que es imposible de eliminar so pena de destrucción cultural; 
Legendre incluso se pregunta si estaremos ad portas de la desaparición de 
Occidente, puesto que solo el management y la tecnología producen hoy fe18.

No obstante, la permanencia del derecho romano, convertido a su 
vez en montaje dogmático, ha perpetuado la vigencia del cristianismo, 
gracias a la construcción de la idea de Estado (Legendre, 1994-1995). Esto 
ha permitido la relegitimación constante de la Iglesia medieval a través 
del derecho romano y sus instituciones, incluida el Estado. Este encuentro 
selló históricamente el sistema, pues el cristianismo se convirtió en el vec-
tor del derecho romano y, dentro del propio derecho romano, lo que hacía 
fe era el principio político de imperium19. Pero ¿quién posee el imperium? 
¿Quién puede ser su legítimo portador? ¿Quién puede y debe hacer la ley? 
Para Legendre, será quien logre vehicular la lógica ternaria, es decir, quien 
consiga establecer la puesta en escena del poder fuera del tiempo.

18. Basta con observar la consternación que generó entre las nuevas generaciones 
la muerte de Steve Jobs. Muchos de nuestros estudiantes conservaron durante 
meses su foto como fondo de pantalla en sus computadores y leyeron con avidez 
su biografía: para ellos, él definitivamente había significado algo importante.

19. Recuérdese el interés de Legendre en el libro de Kantorowicz Los dos cuerpos del rey.



[ 114 ]

Diana Durán Smela

Pero tanto el cientificismo o biologismo como el convivialismo y el 
imperio del management se han imbuido del principio de placer: si algo 
no nos causa placer, no nos gusta, y si ya no nos gusta, no es posible que 
sea válido. Lo paradójico es que la humanidad no puede verter esto en la 
temporalidad; el principio de placer no es sostenible. Frente a esto, para 
Legendre será necesario reacomodar los discursos anecdóticos actuales 
con las relaciones del pasado, para así poder encontrarles sentido: habrá 
que alertar a las personas con nuevos relatos que vehiculen la fe20, así la 
razón imperante se oponga (Legendre, 1994-1995).

Para Legendre, es urgente comprender psicoanalíticamente las con-
secuencias de vivir sin límite. ¿Cuáles serán las consecuencias de un tabú 
antitabú? Es necesario dar una mirada sobre las consecuencias de las nue-
vas técnicas mediáticas y el discurso de satisfacción que las acompaña. 
Habría que preguntarse si nos encontramos realmente en una sociedad de 
mutantes que ya han superado primitivos estadios anteriores, como lo fue 
su necesidad de montajes, tal como el discurso actual lo pregona (Legendre, 
1994-1995). El discurso justificativo del poder teológico se ha convertido 
en una ideología más y estamos en presencia de un nuevo icono fundador, 
como lo han sido otros. Ningún dios es ya necesario, cualquier cosa ma-
terial lo puede remplazar como resultado del cientificismo y del imperio 
del management. Por fortuna, las culturas no europeas para Legendre se 
resisten, sobre todo aquellas que tienen una relación no iconográfica con 
la tecnología. Como ejemplo pone a Japón, que conserva las tradiciones a 
las que acude para encontrar sosiego (Legendre, 1994-1995).

Pero existen otras culturas a las que les fue arrebatada su capacidad 
estratégica y que no tienen demasiadas defensas frente a la teología del 
mercado. Estas comunidades son presa frente al intercambio de todo, in-
cluso de las referencias, lo que llega en ocasiones a la permeabilidad total. 
Estas comunidades podrán, alerta Legendre, ser las primeras sacrificadas 
(Legendre, 1994-1995).

A pesar de que durante el presente estudio preliminar hemos ido intro-
duciendo partes centrales del pensamiento de Legendre y de sus aportes 
teóricos más importantes, consideramos que es necesario esquematizarlos 
aún más y por eso en seguida nos adentraremos en la segunda parte del 
trabajo que sistematizará las principales contribuciones de Legendre a la 

20. ¿El medio ambiente, la ecología, “la madre tierra” podrán cumplir ese papel de 
tercero igualador?



[ 115 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

teoría jurídica, las que le dan, como lo hemos podido identificar hasta el 
momento, una explicación diferente al fenómeno normativo. Sin embargo, 
como es de suponer, estas propuestas singulares, y para algunos irracio-
nales, no han pasado inadvertidas y han surgido críticas desde muchos 
frentes, por eso también en la segunda parte de esta división se traerán a 
colación los reparos más sustanciales a sus hipótesis.

Los aportes de Pierre Legendre y sus críticas

La argumentación de Legendre como ya lo hemos señalado parte del 
principio de que independientemente de las modalidades o contenidos 
que adopten los discursos en la actualidad, la realidad psicoanalítica está 
presente en todos los individuos. Así, cada una de las personas busca el 
placer, sueña, tiene inconsciente, se comunica mediante un lenguaje común 
y se ve excluida en determinado momento de la “escena parental”, es decir, 
del momento de la relación sexual de los padres (Legendre, 1994-1995). 
El psicoanálisis constituye así la base teórica de su planteamiento, que 
traslada a su vez a la constitución social de las instituciones públicas. De 
esta propuesta que relaciona íntimamente psicoanálisis y derecho surge 
su formulación de la inevitabilidad de los montajes dogmáticos, al ser el 
derecho, lo mismo que las instituciones y específicamente la institución 
estatal, expresión cultural de dichos montajes. De esta manera, existen 
los usos que se le dan a la ley y a las instituciones no exclusivamente en 
términos externos y objetivos, sino aquellos que han sido construidos para 
sostener realidades internas, profundamente humanas y necesarias para 
soportar y constituirse en la vida, tanto individual como colectivamente.

Esto significa que no somos tan libres como creemos y que estamos 
sometidos inevitablemente a estructuras que nos dan un propósito y una 
identidad. De esta manera, se puede decir que estamos limitados por el 
giro lingüístico, lo que implica que la conexión entre el significado y el 
significante no es arbitraria: pasa necesariamente por la referencia que 
da la estructura, al ser esta la poseedora del sentido social a vehicular. 
Los intérpretes sociales serán, pues, insoslayables. ‘Yo’ y ‘usted’ seremos 
entonces reconocidos como tales por ‘él’, entendido como montaje dog-
mático significante, por los otros y, por lo tanto, por nosotros mismos. 
La institucionalidad y el derecho que esta prescribe se convierten así en 
garantes de la racionalidad tanto individual como social. La institución 
siempre normativa es el mecanismo que instaura la legalidad expuesta 



[ 116 ]

Diana Durán Smela

públicamente y que es verificable por las personas como un tipo de montaje 
transmisor de sentido para todos. La razón para vivir, según Legendre, 
nos viene entonces de la posibilidad de encontrarle sentido a la realidad 
transitoria que implica el hecho de estar vivos. Esto solo es posible si 
construimos significados culturales, entre ellos el derecho, que logren 
convertirse en referencia, en sentido de vida, ya que si nos enfrentáramos 
directamente con el vacío de la muerte21 posiblemente nos desquiciaríamos 
(Legendre, 2004). Asimismo, “entender” también conlleva ser y estar en 
determinado lugar y por ende filtrarse por la imprescindible identifica-
ción con las referencias presentes, situación ilustrada por la máxima de 
Rimbaud, que también le gustaba a Lacan, citada siempre por Legendre: 
“Yo es otro”. Esto implica que no podemos ser uno solo en sociedad, sino 
que somos “uno” necesariamente en relación con “otro” y con los montajes 
culturales comunes. 

Sin embargo, hay que comprender tanto la naturaleza como el discurso 
de cada montaje al momento de la reproducción del sistema. Por tanto, es 
necesario preguntarse por cada montaje institucional en su propio tiempo 
y espacio. Eso es lo que pretende la construcción teórica de la antropología 
dogmática que va en busca del origen cultural de las distintas genealogías 
normativas.

El aporte de la antropología dogmática

La función antropológica de las instituciones
Del psicoanálisis de las instituciones y del papel del inconsciente en 

la política, Legendre pasa a interesarse por la función de las instituciones 
en el propio desarrollo de los sujetos. De esta forma, amplía su espectro y 
se convierte también en antropólogo (Seba, 2006, pp. 332-333; Legendre, 
1988d, 1999) ya que no solamente se centra en cómo y porqué se relacionan 
los individuos con el poder, sino en cómo este influencia a su vez al ser 
humano, generando relaciones interdependientes. No deja al psicoaná-
lisis de lado, sino que trata de introducirle a su análisis una dimensión 
antropológica, es decir, mediante el concepto de genealogía le busca una 
historicidad a la estructura y se interesa así en el paso del tiempo y sus 
efectos para el ser humano.

21. Lo que Legendre llama siempre en sus textos gouffre.



[ 117 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

Su tema central se vuelve entonces en cómo la idea de estructura, como 
referencia simbólica —espejo en términos psicoanalíticos, como ya lo ex-
pusimos—, se convierte en montaje dogmático e institucional, el cual, al 
traducirse en límite necesario, logra sostener al ser humano permitiéndole 
de esta manera sobrevivir. El ser humano necesita psicoanalíticamente de 
la estructura, ya que es una condición antropológica para existir. Como ya 
lo hemos dicho, su mirada se detiene en un estadio previo22; aunque para 
él es claro que los distintos lenguajes normativos deben poder transmitir 
sentido de vida para todos y si el montaje no tiene sentido para el sujeto, 
puede perder su condición constituyente y convertirse en un mero totali-
tarismo (Legendre, 1994-1995).

Para Legendre, la noción de referencia no tiene ninguna implicación 
religiosa o teológica (Seba, 2006, p. 339), pues se trata de un marco vacío, 
de una estructura desocupada que tiene como función legitimar y, de esta 
manera, sostener el edificio normativo del derecho (Legendre, 1999, p. 141). 
Lo que sucede es que ese marco deshabitado no puede funcionar sin ser 
llenado inmediatamente por discursos ideales que no son para Legendre 
sino discursos de “relleno del vacío”. Lo mismo sucede con las ideologías, 
que son el combustible político necesario que sirve para caminar, para 
hacer funcionar la sociedad compuesta de sujetos (Legendre, 1999, p. 141). 

Legendre también afirma que si hoy es posible darse cuenta de que 
se trata simplemente de un marco, de una estructura vacía, es porque 
los discursos que obran como relleno están en crisis, se han desgastado 
(Legendre, 1999, p. 140). La religión, el liberalismo, el capitalismo, el comu-
nismo, el desarrollo, la globalización ya no cumplen a cabalidad la función 
de referencia o de utopía para muchas personas, y por eso vuelve a surgir 
la pregunta eterna de ¿para qué las leyes? (Legendre, 1988d). Estas son 
preguntas que no puede responder exclusivamente por ejemplo la sociolo-
gía, con su realista, pero no completa idea de que existen solamente para 
dominar o explotar a otros, ya que la relación como lo ha manifestado el 
autor es de doble vía, ya que los dominados buscan y recurren a su vez a 
la necesidad de legitimar esa actuación de autoridad por amor al montaje 
identificado con los padres ideales (Legendre, 1974). Todas las culturas de-
ben responder de una manera o de otra mediante montajes de ficción, de 

22. Puede ser interesante preguntarse si su interés en la institución y el derecho son 
en sí mismo un posicionamiento político. Al creer en el Derecho como intérprete 
social, cree en este como mecanismo regulador válido.



[ 118 ]

Diana Durán Smela

mitos o de discursos a esa pregunta, para que así puedan poner en escena 
el origen supuesto de la vida en sociedad.

Por lo tanto, Legendre recupera el valor de la capacidad institucional 
como significante, como referencia para las personas, ya que es una de las 
formas que adopta la exigencia de sentido, para transmitir coherencia al 
proceso vital (Legendre, 1988d). El enfrentamiento solitario al vacío de 
la falta de significados nos condenaría individual y colectivamente a la 
sinrazón y esta generaría una angustia de tal magnitud que requeriría 
la construcción de algún tipo de “razón”. Si todo es posible y si todo da lo 
mismo, ¿cómo escoge el ser humano? ¿Cómo determina lo que quiere? ¿En 
relación con qué? ¿Cómo se posiciona cada individuo?23 Para Legendre, la 
falta de significados solo puede conducir a búsquedas y exigencias vio-
lentas de los mismos (Legendre, 2004). De todas maneras, para evitar el 
final de la especie y como un acto de supervivencia, se llegaría fatalmente 
a la necesidad de construir nuevamente referencias que proporcionen el 
valor, el alcance del montaje dogmático anterior; dicho de otra manera, 
que permitan una lectura creíble y legítima en ese momento para el hecho 
de estar vivos.

La inevitabilidad de los montajes dogmáticos
Según Legendre, los montajes dogmáticos, las referencias construidas 

que proporcionan sentido, sirven para permitir y sostener la reproducción 
como especie humana y la permanencia de la vida (Legendre, 2004). Por 
lo tanto, las instituciones y el derecho tienen mucho que decir al respecto. 

El derecho, como intérprete de lo que está bien y lo que está mal en 
una sociedad, de lo que es susceptible de ser o no ser delito, no puede ser 
una mera instrumentación: debe estar íntimamente ligado con lo que la 
misma sociedad considera qué es lo adecuado y cuándo deja de serlo. Por 
eso, si todo se reduce a parámetros cuantificables que buscan eficiencia y 
eficacia, se llega al autoritarismo, ya que estos parámetros son impuestos y 
no son el resultado de una construcción significante de abajo hacia arriba;  

23. Podríamos preguntarnos cuál lugar ocupan hoy los fundamentalismos religiosos 
en la necesidad de búsqueda de sentido para las personas despojadas de su propia 
identidad y enfrentadas a una multiplicidad de discursos contradictorios. Desde 
esa perspectiva, no sorprende la matanza de los periodistas de Charlie Hebdo en 
París a manos de musulmanes fundamentalistas “franceses” a principios de 2015.



[ 119 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

por lo tanto, no podrán ser fuente de trascendencia, de dogmaticidad 
verdadera (Legendre, 1996b, p. 17).

Por eso se vuelve necesario estudiar la historicidad del montaje. Es 
decir, investigar a qué lógica —psicoanalítica y siempre análoga para 
Legendre— responde la arquitectura de nuestras sociedades. Para lograrlo, 
Legendre se asume perteneciente a la historia occidental (Legendre, 2004) 
y desarrolla un pensamiento sedimentario de la misma, ya que para este 
el pasado no desaparece jamás, sino que se deposita por capas en el sub-
suelo cultural, igual a como ocurre en el inconsciente de cada individuo. 
El pasado siempre está ahí, algunas veces más presente y de manera más 
evidente que en otras. Esto lleva a Legendre a preguntarse por el tema 
institucional desde un nuevo punto de vista, pues su raciocinio se basa 
en que las culturas, como los individuos, tienen un pasado y una identi-
dad. Lo que hay que hacer es develar y al mismo tiempo constituir dicha 
identidad, para intentar encontrar el sentido que le ha permitido llegar 
hasta donde está.

La experiencia de Legendre como consultor de la Unesco en África 
cuando era joven, le demostró que la importación o exportación de modelos 
de “desarrollo” no tienen ningún sentido ni producen ningún efecto, entre 
otras razones, porque no alcanzan a convertirse en referencia. La estruc-
tura como referencia no es mecánica, no puede ser reproducida en serie; 
es sentido y debe tocar una dimensión dogmática (Legendre, 1994-1995). 
El trabajo de Legendre consistía en “desarrollar” según los parámetros 
europeos, por medio del sistema económico y educativo, a los habitantes 
de esos países. Conoció a muchos economistas o “expertos” en desarrollo 
que estaban dispuestos a “transmitir” sus conocimientos. 

Muy rápidamente fue consciente de la estupidez del propósito y cómo 
eso era totalmente imposible, sobre todo porque impuestos, obligatorios, 
los planes de acción no tendrían significado alguno para los diferentes 
individuos, jamás se convertirían en estructuras. Los montajes dogmáticos 
no se construyen así y menos se modifican a la fuerza y de un momento 
para otro. Se trata de referencias legítimas y comprensibles para quienes 
las aprehenden y, por lo tanto, deben ser el resultado de un lazo que una 
mediante la convicción a las personas y al montaje. Esa es la única manera 
de que el montaje pueda ser dogmático. Así Legendre entendió que para las 
personas y sus sociedades el papel que juegan los montajes dogmáticos no 
es fácilmente intercambiable (Legendre, 2004). Países como Gabón, Malí 



[ 120 ]

Diana Durán Smela

o Camerún son referentes constantes en la obra de Legendre, lo mismo 
que personas como Hampaté Ba24 y Doudou Guéye25. 

Haber vivido en esos países y con ellos la vigencia y vitalidad de los 
montajes dogmáticos a través de su lenguaje, su música, sus costumbres 
y sus propias instituciones, le dieron a Legendre aún más elementos para 
consolidar su teoría y asumir sin reservas que el ser humano se relaciona 
consigo mismo y con su cultura de la misma manera en cualquier lugar: 
siempre mediante el filtro de las estructuras o montajes entendidos como 
referencias, sean estas la palabra, la música, los sueños o el inconsciente, 
marcado a su vez por las experiencias vividas. Cómo logra resolver en 
cada comunidad dogmática, estética y casuísticamente el ser humano las 
preguntas intermitentes en relación con la muerte, y por lo tanto con la 
vida, determina indefectiblemente su montaje cultural, permitiéndole 
vivir gracias a este, independientemente de su contenido. 

De esta manera, Legendre sostiene que frente a los montajes dog-
máticos o a sus expresiones artísticas no existe lo que en los años sesen-
ta en Europa llamaban el “tercer mundo”; es decir, el “subdesarrollo” no 
existe, pues es un concepto occidental que no tiene cabida frente al papel 
que juegan las referencias dogmáticas para los individuos y sus culturas 
(Legendre, 1996). Los occidentales, para Legendre, puesto que también 
son humanos dotados de palabra y están inmersos en un determinado 
ambiente cultural, están a su vez determinados por sus propios montajes 
dogmáticos, aunque los definan como asunto del pasado. 

Hoy esto puede sonar a lugar común, pero en los años sesenta y a 
principio de los setenta implicaba todo un cambio de perspectiva, sobre 
todo para el medio de los “expertos”, consultores de todo tipo. Occidente 
aún estaba convencido que podía “civilizar” al resto del mundo, sobre 
todo a los que denominaba “países en vía de desarrollo”, especialmente 
en África, ya que muchos de los procesos de colonización seguían pre-
sentes26. Desde su juventud, el contacto con culturas no europeas ha sido 
revelador para Legendre (1994-1995). Este le enseñó que, para creer en el 
montaje, o sea, en la referencia, no hay que pasar por lo racional, ya que 

24. Amadou Hampaté Ba fue escritor y etnólogo, precursor de la importancia de la 
tradición oral. Fue quien sostuvo que cuando un anciano muere, una biblioteca arde.

25. Antiguo dirigente del movimiento popular senegalés.
26. Desde mi punto de vista, Legendre es precursor de muchos argumentos 

contemporáneos sobre el multiculturalismo o los estudios poscoloniales, que 
defienden posiciones similares.



[ 121 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

se trata ante todo de un acto de fe. Este acto busca recrear “algo” que le 
permita vencer, darle una explicación, así sea de manera momentánea, 
a la nada. Así, las instituciones construidas culturalmente tienen como 
objetivo principal inclinar la incertidumbre, dominar el vacío, encon-
trarle una justificación al hecho de estar vivos en determinado espacio 
y momento.

Todos los seres humanos somos iguales, independientemente de nues-
tro lugar de origen, con respecto a la realidad del enfrentamiento a la duda. 
Esto no les gusta a los occidentales, quienes en principio asumen que ya 
todo lo tienen resuelto mediante la ciencia, la tecnología, el capitalismo, 
la gerencia y la razón. Para Legendre, el europeo busca siempre una res-
puesta teórica para las cosas, asumiendo que no se puede vivir sin cierto 
tipo de conocimiento —predeterminado por este—; pero esto es falso, 
ya que cualquier “conocimiento” que proporcione un significado creíble 
para las personas será el correcto para ellas, más allá de la solidez o su 
“corrección” teórica. Más aún, en una época en que la técnica, la ciencia 
y su racionalidad, de mano de la globalización, confabulan en contra de 
esas otras posibles explicaciones vitales, reduciéndolas a simples mani-
festaciones de “folclore” (Legendre, 1994-1995). Lo cierto es que, para las 
personas inmersas en cualquier cultura específica, en su montaje cultural 
dogmático, realmente no importa lo que piensen los otros27.

Las distintas manifestaciones artísticas también condujeron a 
Legendre a comprender aún más las realidades humanas y sus distintas 
formas de expresión28 (Legendre, 1978), pero el cine ha sido su favorita, 
pues encuentra allí un excelente ejemplo de manifestación de la separa-
ción o ternario a través del montaje. Legendre sostiene que la sociedad 
está organizada como el cine, el tercero siendo la pantalla-espejo. La es-
tructura —la pantalla— será la misma dentro de todas las sociedades, así 
nos encontramos ‘yo’, la pantalla y el significado que esta me transmite. 

27. Los pueblos nativos de todos los continentes han dado prueba de su resistencia 
cultural al dejarse invadir por otras cosmogonías impuestas y mal entendidas 
como “superiores”.

28. Solo en literatura, Sófocles, Ovidio, Borges (a quien conoció en Argentina) y 
Marguerite Yourcenar fueron escritores muy importantes para su formación. 
En la actualidad, siente particular admiración por el escritor francés Michel 
Houllebecq debido a su extrema lucidez, que lo lleva en ocasiones a ser tan 
descarnado como él mismo hubiera deseado serlo (Legendre, 2009).



[ 122 ]

Diana Durán Smela

El contenido de lo que se proyecte podrá ser objeto de otros análisis y 
juzgamientos (Legendre, 1988d).

Destaca sobre todo su colaboración con el trabajo realizado por el 
director norteamericano Frederick Wiseman29. Legendre afirma que la 
ultramodernidad presente en sus documentales permanece completa-
mente clásica (Legendre, 2009). Para él, Wiseman es el cineasta de las 
instituciones, tiene una gran fuerza y una gran calidad, siempre está en 
la duda —según Legendre, lo que nos permite ser verdaderamente huma-
nos—. Legendre sostiene que parte de la particularidad y agudeza de las 
aproximaciones cinematográficas de Wiseman surgen del hecho de que 
hubiera sido profesor de derecho: no “charla”, sino que simplemente capta 
y siempre se identifica con el discurso social (Legendre, 2009)30. 

La clave de Wiseman, para Legendre, es que logra reproducir en imá-
genes el efecto normativo así entendido, explicitando que no existe nor-
matividad posible sin puesta en escena teatral (Legendre, 2009). En el 
cine de Wiseman queda claro que el rito, como parte de la estética y de 
la casuística, es necesario para sostener la dogmática, pues así se vuelve 
imprescindible. En el trabajo de este cineasta se encuentra plasmada toda 
la cuestión de la secularización, pero adicionalmente lo hace con ojos de 
jurista, de quien entiende los efectos normativos (Legendre, 2009).

Mediante sus repeticiones, los ritos van construyendo dogmática; al 
pasar por la ritualidad o cualquier tipo de ceremonial, la gente cree que 
algo debe ser siempre así, entre otras cosas porque esa es su propia vivencia 
y al pasar la experiencia por sí mismo adquiere toda la legitimidad para el 
individuo, más aún si este rito ha sido avalado por la comunidad a la cual 
pertenece. La experiencia continua afirma las creencias. Esta es una de las 
formas más fructíferas que asume el lenguaje, aunque cambie. Las agencias 
de modelos, por ejemplo, legislan (Legendre, 2009) en la medida en que 

29. Nació en enero de 1935 en Boston, Masachussetts, en el seno de una familia judía. 
Su filmografía es amplia y cuenta con más de treinta películas, la primera fue 
The Cool World (1963), seguida de The Titicut Follia (1967). Podemos mencionar The 
Garden (2005), State Legislature (2006) y La danse (2009), entre muchas otras.

30. Su cine es catalogado como “observacional”, puesto que no comenta, no opina, 
evita a toda costa hacer propaganda y deja a las imágenes solas para que 
transmitan su propia fuerza. Logra convertir adicionalmente en mitológicas 
situaciones sin que esto sea evidente para el observador; temas como las agencias 
de publicidad y el mundo del modelaje con sus maniquíes adquieren dimensiones 
distintas, casi cosmogónicas (Legendre, 2009).



[ 123 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

vehiculan imágenes identificatorias y además poseen la última palabra 
frente a lo que está “bien” y “mal” para millones de personas. 

Ahora bien, esta ritualidad hace necesario retomar el análisis de la 
relación entre el psicoanálisis y el derecho, así como su corolario: las ins-
tituciones, ya que estas cumplen una función fundamental de intérprete 
y por ende de configurador de la realidad. El Estado, la institución por 
excelencia, está alimentado por su propio derecho que prescribe cómo 
se debe responder a distintas preguntas de vida, por lo que se ha vuelto 
dogmático. Legendre devela a la cultura institucionalizada como el espejo 
en el cual se reflejan las personas para saber quiénes son:

Para estudiar en términos de identidad a Occidente y a la mo-
dernidad que la caracteriza, tenemos que entrar en relación con una 
interrogación que concierne a todas las culturas: cuál es la imagen de 
sí —la imagen sabida y reivindicada, proclamada—, pero también 
el fondo ignorado de esta imagen y como se construyó el espejo que 
devuelve a los sujetos de la cultura una cierta imagen del hombre y del 
mundo. (Legendre, 2004, p. 42; traducción propia)

Como vemos, el espejo que permite la referencia es el que posibilita 
reconocernos y hacernos visibles para nosotros mismos y para los otros. 
Legendre se sabe europeo e intenta tratar de entender su propia tradición. 
Una parte importante de su trabajo ha consistido en descifrar desde un 
ángulo psicoanalítico la historia de Europa, utilizando la idea de “capas 
superpuestas” que se han sedimentado, que funcionan, como ya lo hemos 
dicho, de la misma manera como lo hace el inconsciente para el individuo. 
Los sedimentos que el paso del tiempo ha dejado en cada cultura no se 
pierden; más bien desencadenan lo que ella es en la actualidad. Es posible 
que se “olviden” o “repriman” acontecimientos o situaciones, pero incluso 
los silencios culturales o puestas de lado de hechos o de personas no son 
anodinos: esos supuestos “olvidos” o “ausencias” ocupan su sitio, al igual 
que su explicación31 (Castro-Gómez, 2005a; Múnera, 2008).

Así, escudriñando la historia europea, Legendre encontró cómo se 
empezó a consolidar la genealogía de la institución estatal en Occidente. 
Su comprensión psicoanalítica del ser humano lo distingue de esfuerzos 

31. Sirve como ilustración la ausencia dramática de las mujeres en lo que recrea la 
Historia de la Corte Suprema de Justicia en Colombia, 1886-1991 (Cajas, 2015).



[ 124 ]

Diana Durán Smela

en el mismo camino y lo ha llevado a empujar más a fondo la razón de ser 
de la institucionalidad occidental.

El Estado como montaje dogmático
La apropiación del derecho romano por la Iglesia católica desembocó 

en el Estado moderno, que necesitó de una nueva legitimidad que surgiera 
a su vez del cristianismo reciente. La ruptura con el judaísmo necesitó un 
nuevo texto que produjera respuestas igualmente convincentes para las 
personas. Al haberse separado de lo “anterior” —aunque sabemos que la 
capa del judaísmo sigue ahí— se hizo urgente construir un nuevo montaje 
dogmático y el Estado moderno (Legendre, 1988d; 1999; 2004) se convirtió, 
de la mano del cristianismo, en un nuevo intérprete de la realidad social. 
De esta manera, se produjo lo que Legendre denomina “la revolución del 
intérprete” (1988d; 1999): el Estado que ocupa el nuevo cargo de traductor 
de la realidad social. Así están íntimamente ligados como inéditos gene-
radores de sentido el cristianismo, el derecho romano y la institución 
estatal, lo que originó de esta manera una nueva legitimidad en Occidente. 
El Estado es, pues, un fenómeno occidental resultado de la búsqueda de 
legitimidad cristiana. La “legitimidad” siempre ha necesitado apoyarse 
en un texto sagrado y este tradicionalmente se encuentra en los Estados 
actuales representado por los textos constitucionales.

Esta es para Legendre, a grandes rasgos, su tradición europea y a la que 
ha consagrado gran parte de sus esfuerzos en tratar de entender lo que 
sucede tras bastidores: saber de qué está hecho el inconsciente europeo 
occidental. Un inconsciente tras la aparente conciencia de una tradición 
sumamente activa que se pretende por encima de lo especular, que se cree 
sin dudas frente a lo normativo, democracia y liberalismo incluidos, y que 
considera que todo está definido y probado —¿aprobado?— racionalmente. 
Por lo tanto, Occidente trata de expandir, con mayor o menor éxito y en 
unos sitios más que en otros, la muy eficiente y eficaz técnica del derecho 
romano; y lo hace probablemente ya no necesariamente de la mano del 
cristianismo, sino de la economía, convertida a su vez en estructura.

Pero para comprender mejor la idea de estructura como resultado de la 
tradición, en este caso de la estatal, es necesario adentrarse con un poco 
más de cuidado en el psicoanálisis y algunos de sus aspectos principales: 
el inconsciente y la represión, las pulsiones y el narcisismo (Gómez, 2007, 
pp. 9 y ss.); el complejo de Edipo y el tabú (Freud, 1995). Estos nos per-
mitirán comprender y ver en la práctica el papel del padre como límite, 



[ 125 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

del tercero como espejo y el lugar que tienen los montajes institucionales 
y dogmáticos como respuesta a las dudas que mantiene el ser humano 
sobre su existencia, para encontrar así la explicación a la sociedad en que 
se encuentra.

Esa respuesta explica —o al menos trata de hacerlo— la relación sub-
jetiva que se tiene con la imagen —de los otros y la propia— y con las 
cosas, finalmente con la vida. Esta especulación debe estar respaldada y 
construida por la referencia cultural y es necesaria, según Legendre, para 
la introducción a la vida humana. Esa especulación también es fuente de 
legitimidad, en la medida que debe proporcionar respuestas creíbles, en 
algunos casos apoyándose en ritos, para permitir que realmente se dé la 
relación fundamental que existe con la identidad, la cual está íntimamente 
ligada a su vez a la noción de alteridad. Para Legendre, de lo que se trata es 
de tratar de entender, develar y proteger la relación de filiación y genea-
logía entre los seres humanos. Esta relación debe estar sostenida por la 
estructura-referencia, para permitir de esta manera el montaje dogmático, 
la supervivencia y la constitución misma del individuo y de la comunidad 
(Legendre y Papageorgiou-Legendre, 1990). Todos estos intentan ser sos-
tenidos por la forma estatal.

No se trata de afirmar que el tercero sea obligatoriamente un dios, 
aunque para Legendre también puede tomar esa forma. El tercero puede 
ser una ideología —toda lectura social debe pasar desde la modernidad por 
los principios de la izquierda o por los de la derecha, que son los adecuados 
para quienes se encuentran identificados con ellos—, las instituciones 
—gubernamentales, democráticas— o el hincha de un equipo de fútbol 
(Silva, 2013): el tercero es cualquier discurso que genere significado para 
quien decide que es fundamental creer en él y por lo tanto no puede evitar 
seguirlo. La estructura permite encontrarle valor a la vida.

Además, la finalidad del tercero es perdurar: debe garantizar el de-
recho a la genealogía, a la reproducción, a la repetición, a la filiación de 
imágenes (Legendre y Papageorgiou-Legendre, 1990). Antes de ser hijos de 
nuestros padres biológicos, somos hijos de la representación, de la pantalla 
social, de la puesta en escena, de la razón de vivir que se convierte en lo 
que contiene y mantiene la legitimidad (Legendre, 2004). En el fondo, lo 
que busca el hombre es una explicación para la nada, para el vacío. Todo 
lo que implique la destrucción de los montajes nos hará vulnerables a los 
imperios privados industriales, mientras que las instituciones creadas 
cultural y colectivamente y transmisoras de sentido pueden garantizar de 



[ 126 ]

Diana Durán Smela

una mejor manera las estructuras que se han vuelto dogmáticas (Legendre, 
1994-1995).

Ahora bien, las construcciones normativas, como el lenguaje, dividen 
al hombre y a la cosa. La primera instancia que entra a dividir, ya lo he-
mos dicho, es el padre o la función del padre (Freud, 1995), sobre todo su 
imagen, puesto que la esencia de la filiación es ante todo simbólica. Esto 
es muy interesante en una época en que la reproducción puede prescindir 
completamente de la idea de padres: una célula puede hoy generar vida. 
¿Dónde quedan en estos casos la filiación y la genealogía en términos 
simbólicos? ¿Quiénes ocuparán el lugar de los padres? El discurso de la 
razón científica no ha derogado la necesidad humana de tratar de enten-
der qué es lo que se hace aquí, en esta vida, y qué hacer mientras dure, 
en espera del momento que sabemos que llegará indefectiblemente. Sin 
embargo, aunque la ciencia se convierta en discurso estructural, para 
Legendre los contenidos de las estructuras no son equivalentes; la dife-
rencia surge en cómo se pone en práctica, en marcha, la negatividad en 
una sociedad: en cómo una sociedad asume los sacrificios. ¿Quiénes serán 
los sacrificados y por qué? ¿Cuáles son los ejes sobre los cuales se han 
construido las referencias? ¿Quiénes se encontrarán por fuera de la ley y 
por qué? ¿Cuál es el uso que se le debe dar o se le ha dado a la estructura?

Hay sacrificios de distinta índole, pero para Legendre todos tienen una 
causa común: las deudas simbólicas que resultan de no haber tenido acce-
so al límite —al padre simbólico— (Legendre y Papageorgiou-Legendre, 
1990), de haber llevado a la práctica la idea de que todo puede hacerse 
(Legendre, 1989c). Los hechos mostrarán cuál es el sacrificio humano 
presente, ya que las prácticas no comprometen la lógica: simplemente se 
expresan (Legendre, 1989c). Todos los seres humanos somos iguales ante 
el sacrificio, pero este debe sublimarse, la negatividad debe quedar inclui-
da en el montaje para que no se llegue a consumar en un acto (Legendre, 
1988d). Así, la negatividad también se manifiesta por medio de la ritualidad 
que se encuentra presente en las prácticas sociales instituidas y norma-
lizadas (Legendre, 1988d) que reproducirá el Estado. Por eso Legendre 
insiste en que se debe ser muy cuidadoso en la construcción del tercero 
social, en la fabricación de las categorías normativas; puesto que esto no 
puede hacerse al azar, ya que constantemente hay que pensar en quiénes 
serán los sacrificados (Legendre, 1994-1995). En esa medida, cada uno de 
nosotros debe comprender la magnitud y la trascendencia de lo que hace 
ley, pues en cuanto montaje dogmático define lo que está bien y mal en 



[ 127 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

un determinado momento de en una determinada sociedad. Legendre 
entiende la ley como una de las expresiones institucionalizadas de la cul-
pa, como límite que funciona tanto en el plano individual como colectivo 
(Legendre, 1994-1995).

Ahora expondremos las críticas más fuertes a las propuestas teóricas 
del psicoanálisis en general y de Legendre en particular, y veremos que 
unas son más poderosas que otras, lo que hace indiscutible que la discu-
sión queda abierta.

Principales críticas
Los principales reparos a las tesis de Legendre provienen de quienes 

no están de acuerdo con la teoría psicoanalítica en general ni con su ex-
plicación omnicomprensiva del fenómeno humano. La universalización 
que ejecuta el psicoanálisis está en la base de estas críticas, a cuyo tenor 
homogeneizar a los individuos y sus culturas es desconocer los propios y 
únicos procesos históricos, económicos y sociológicos; el psicoanálisis pa-
rece creer en un individuo ahistórico que puede analizarse asépticamente.

Otra de las críticas, quizá una de las más fuertes, es la formulada por 
Bronislaw Malinowski. Esta apunta a que la gran mayoría de los análisis 
freudianos está fundamentada en una concepción específica de familia, 
una familia compuesta por un padre, una madre e hijos. Esta familia está 
en la base, por ejemplo, del complejo de Edipo, pilar de la teoría psicoanalí-
tica. Pero este no es necesariamente el tipo de familia en todas las culturas, 
y actualmente podemos incluso preguntarnos qué constituye una familia.

En otro punto derivado del psicoanálisis y a partir exclusivamente 
del individuo, ¿quién ha dicho que el placer y la propia satisfacción no 
pueden ser la forma adecuada de vivir? ¿Quién dice que los montajes son 
inevitables? El hedonismo aquí vuelve a tomar fuerza como un igualmente 
satisfactorio y válido estilo de vida (Onfray, 2010).

Finalmente, hemos de recordar la falta de compromiso “histórico” que 
se acusa en el pensamiento psicoanalítico en general y en particular en 
el de Legendre. De esta crítica, así como de las señaladas en los párrafos 
anteriores, nos ocuparemos seguidamente.

Crítica general al psicoanálisis
Las críticas al psicoanálisis de las cuales haremos referencia en el 

presente texto se presentan bajo dos perspectivas (Tappan M., 2005). La 
primera de ellas, como lo denunciaron en su momento Popper y Adler, 



[ 128 ]

Diana Durán Smela

atiende a un problema de carencia de método científico y a la dificultad de 
pasar una terapia en principio individual a una explicación de fenómenos 
sociales; mientras que la segunda atañe a su aproximación ahistórica del 
hombre, es decir, que pretende acercarse a la comprensión del ser humano 
independientemente de su contexto económico y social particular32.

La primera de las perspectivas críticas frente al psicoanálisis se funda 
en el reproche que se le hace de que no se trata de una ciencia, sino de una 
“seudociencia”, según la lógica de la investigación científica propuesta por 
Popper (Clavel de Kruyff, 2004). El psicoanálisis no parece ser una disci-
plina que utiliza los métodos racionales y cuantificables característicos 
utilizados por las ciencias “duras”. Además, parece que tampoco admite 
refutaciones. ¿Cómo saber entonces si la cura se ha producido o no? ¿Frente 
a qué otro método se puede confirmar? Para Popper la confirmación de 
una teoría solo es válida si se produce buscando su refutación; solo es 
genuina una teoría que implique un intento por desmentirla (Tappan M., 
2005, p. 24). 

Por otro lado, se cuestiona también que el psicoanálisis es en princi-
pio una teoría del sujeto, y cualquier prolongación hacia las estructuras 
sociales solo puede hacerse por analogía. Pero para algunos la afirmación 
de que las sociedades atraviesan por procesos similares a los del individuo 
es una suposición bastante abierta y sin fundamentos (Dalec; citado en 
Douzinas, 2008, pp. 79-380). ¿Podría realmente hacerse un psicoanálisis 
social? ¿Qué tipo de unión primordial existe, por ejemplo, entre el sujeto 
y la sociedad? ¿Qué clase de separación y alienación sufren las personas 

32. Dejaremos de lado críticas “internas” como las que cuestionan en qué se ha 
convertido el psicoanálisis o cuál es el papel que cumplen hoy los diversos 
“psicologismos” asociados, sobre todo, con los métodos de superación personal 
o autoayuda tan vigentes y que, según Tappan, han banalizado y simplificado 
la disciplina, convirtiéndola en una simple receta en la mayoría de los casos 
“proforma”, igual para todo el mundo, que podría realizar fácilmente cualquier 
tipo de “plomero psíquico” o “cosmetólogo del alma” (Tappan M., 2005, p. 9). 
Tampoco nos detendremos en las críticas que afirman que Freud fue un fraude 
carente de cualquier valor (Onfray, 2010), pues basta remitir a las respuestas de 
prominentes psicoanalistas como Roudinesco, quien sostiene que, a pesar de sus 
críticos, el psicoanálisis es un método clínico que sigue curando y que después de 
más de cien años sigue dando de qué hablar (Roudinesco, 2010). En cuanto a las 
críticas que provienen del feminismo o algunos sectores de la izquierda, como 
la Escuela de Fráncfort y Marcuse, las abordaremos junto con aquellas basadas 
en la argumentación de Foucault, muy poderosa y vigente hoy día.



[ 129 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

cuando comienzan a hacer parte de las instituciones sociales? Pues bien, 
tanto Legendre como Seba afirman que, ya en El malestar en la cultura y 
El porvenir de una ilusión, Freud sostiene que la sociedad actúa mediante 
los mismos recursos psicoanalíticos del individuo: vida, muerte, amor, 
lenguaje; y Legendre (1974) así lo ha demostrado. No hay que olvidar que 
nuestra forma de comunicación es la misma, ya sea a nivel individual o 
social, puesto que la estructura empleada para ello es la misma.

Pero incluso si concedemos que la extrapolación de lo individual a lo 
social descansa en una ficción, en una construcción artificial, ¿cuál sería el 
perjuicio? ¿No se ha comprobado acaso que las ficciones pueden producir 
efectos reales? ¿El mero hecho de hablar y de expresarse no sana? En esta 
medida compartimos el argumento de Roudinesco que responde a dichas 
críticas: independientemente de lo que se diga en contra del psicoanálisis, 
este cura a cientos de pacientes en numerosos lugares del mundo. La prác-
tica psicoanalítica sigue siendo una opción, por eso los individuos siguen 
acercándose a los analistas que ejercen dicha práctica (Roudinesco, 2010).

La segunda perspectiva crítica al psicoanálisis es aquella que cuestio-
na las pretensiones universales del psicoanálisis, con el correspondiente 
riesgo de ahistoricidad. Es decir, se critica la pretensión de que a todas las 
personas les sucede lo mismo y responden de la misma manera, indepen-
dientemente de sus circunstancias históricas, sociales y económicas. ¿Es 
esto posible? ¿Qué moldea la personalidad? ¿Todos reaccionamos igual al 
ansia de útero y tendemos al eros y al thánatos? ¿Los que sufren de hambre 
y no tienen trabajo, al igual que los universitarios?

Parece que el psicoanálisis parte de una idea “esencialista” del sujeto, al 
asumirlo como dotado de una naturaleza humana; y Foucault está más que 
dispuesto a controvertir este punto de partida33. En efecto, para Foucault 
el hombre en sí mismo no existe —recordemos su “el hombre ha muerto” 
en consonancia con el “Dios ha muerto” de Nietzsche—. Foucault critica 
que el psicoanálisis ha olvidado a la Historia —con H mayúscula— y su 
influencia en los seres humanos, al ser el hombre para Foucault el resultado 
de la Historia y su contexto, y no solamente de su propia historia —con 
h minúscula—. El psicoanálisis se aproxima al hombre como a un todo, 
como a un “hombre tipo” poseedor de pulsiones semejantes e inmutables 

33. No olvidemos, sin embargo, que existen varios Foucault y que el de Las palabras y 
las cosas fue identificado en su momento con el estructuralismo y el psicoanálisis.



[ 130 ]

Diana Durán Smela

independientemente de su entorno económico y social, pero para Foucault 
esto no es posible ya que los universales no existen:

El psicoanálisis no puede habitar en este mundo sin las resistencias 
que lo acosan, lo interpelan, lo asedian. En parte, su propio discurso 
no se concibe sin esas diversas estrategias que adopta en cada época 
frente a aquello que lo cuestiona, lo quiere integrar, rechazar, subsu-
mir o desviar. Es cierto que la causa del psicoanálisis es la lucha de su 
especificidad en la cura y en la producción de analistas […]. Hay dos 
cuestionamientos, de distinto cuño y dignidad, que actualmente se 
dirigen al psicoanálisis. Uno proviene de la derecha del stablishment 
universitario […]. La otra, lleva el nombre de “construccionismo”, y con-
cierne a los estudios feministas, gay, queer y lesbianos que encuentran 
en Foucault el nombre propio que vertebra la argumentación “crítica” 
con respecto al psicoanálisis. Este cuestionamiento alcanza el grado de 
asedio en sus seguidores más apasionados, los cuales, aunque intentan 
configurar una “política radical”, conservan el soporte universitario en 
su producción intelectual. Por ello, no es de extrañar que su cometido 
político de un modo más o menos implícito pretenda, en nombre de una 
“política contraria a las normas dominantes” desalojar al psicoanálisis 
de su práctica clínica y conservarlo como una “teoría” que juegue el 
papel de referente crítico en sus construcciones.

La rúbrica de Foucault se hace sentir de inmediato en las posiciones 
construccionistas, el enemigo común de las mismas se llama “esencia-
lismo”, representado por aquellas teorías que presentan una naturaleza 
humana inmutable y sin historia, y de las que formaría parte el psicoa-
nálisis asegurando en primer lugar la naturaleza heterosexual del ser 
parlante. Por el contario, el construccionismo foucaultiano intentaría 
construir experiencias subjetivas nuevas y distintas, “invenciones de 
sí mismo”, que transformen el sistema relacional y estratégico empla-
zado por el Poder. […] Para acentuar la posición foucaultiana, diremos 
que estas políticas mostrarán en sus actuaciones que no hay esencias 
humanas, que todas son el resultado de las construcciones históricas 
y estrategias de poder34. (Alemán Lavigne, 2003, p. 1)

34. Otra de las críticas de Foucault se dirige, precisamente, a la institucionalización 
de la relación médico-paciente, ya que mediante la figura de la transferencia, paso 



[ 131 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

Foucault entiende al hombre como un sujeto capaz de generar cambios 
permanentes, que vive en incesantes mutaciones y que posee las destrezas 
suficientes para conseguir diversas “invenciones de sí mismo” (Alemán 
Lavigne, 2003, p. 1); para este hombre no existe estructura alguna en con-
creto ni siquiera la del inconsciente. Foucault crea el proyecto de un sujeto 
empoderado que puede y debe darse a sí mismo su propia subjetividad, 
hasta llegar al punto de que la ley podrá ser fabricada por sí mismo (Alemán 
Lavigne, 2003, p. 4), pero desde el psicoanálisis esto es cuestionable, pues 
existe un límite no deconstruible identificado con lo real pulsional. La 
pulsión es algo inevitable que no permite su completa supresión.

También vale la pena recordar que el sujeto puede posicionarse frente 
a la estructura —Historia, con mayúscula— y que ello es posible con base 
en su propia naturaleza o realidad, identificable con su singular historia 
—con minúscula—; es decir, será posible para el sujeto “fijarse” de una u 
otra manera con respecto a esta. Los síntomas psicoanalíticos son parte 
de las expresiones subjetivas que encuentra cada individuo para lograr 
construirse como sujeto en relación con la estructura actuante (Žižek, 
1994). No obstante, hemos de reconocer que la posibilidad de permanente 
transgresión encuentra desde el psicoanálisis dos obstáculos, unos núcleos 
duros esenciales que no se pueden romper ni evitar: las pulsiones y el 
inconsciente, asimilados al sexo, los sueños, la muerte, el hambre y, para 
Lacan y Legendre, el lenguaje. 

Para el psicoanálisis, el sexo es una realidad ahistórica o “transhis-
tórica”, que no se puede suprimir, que no se puede evitar y que ha sido 
experimentada desde siempre e independientemente de las diferentes rea-
lidades económicas, sociales o culturales; lo mismo sucede con la muerte: 
se trata de expresiones inherentes a la condición humana, que se pueden 
vivir de distintas maneras, pero no se pueden dejar de experimentar y, por 
lo tanto, devienen determinantes. Para Foucault, sin embargo, el sexo se 
ha convertido en uno más de los dispositivos de poder y ha sido utilizado 
como medio de dominación. En el fondo, parte de lo que busca construir 
Foucault es una nueva cultura de la sexualidad, más tolerante, sin a priori, 
que permita a cada quién ser fiel a sí mismo sin juzgamientos y que genere 
un poderoso contradiscurso al modelo heterosexual imperante (Alemán 
Lavigne, 2003, p. 5). Pero pretender que el sexo no existe en sí mismo es 

necesario en la terapia psicoanalítica, se vehicula una relación forzosamente de 
dominio, de poder entre terapeuta y paciente.



[ 132 ]

Diana Durán Smela

imposible desde el punto de vista psicoanalítico; equivaldría a asumir que 
no existe materialidad ni corporalidad alguna en la condición humana. 
Homosexualidad, heterosexualidad, bisexualidad y todo un posible et-
cétera no son sino síntomas psicoanalíticos de cómo resolver la pulsión 
sexual de las personas, de cómo se “fija” cada individuo a su necesidad 
sexual, cómo logra formular su propio goce. Reducir el psicoanálisis al 
poderío heterosexual es no haber comprendido del todo la dimensión de 
la condición humana; Freud mismo sostiene que todos los seres humanos 
somos en esencia bisexuales (Appignanesi y Zárate, 2005). En términos 
lacanianos, la pulsión se resuelve cuando cada sujeto busca y encuentra la 
forma de responder a su propio deseo sexual dentro del montaje vigente 
(Alemán Lavigne, 2003, pp. 4-5). 

Continuamos, sin embargo, frente al imperativo político de vehicular 
la resistencia al poder, de romper los esquemas, el statu quo y de sospechar 
por principio de aquellos. Se trata entonces de dejar la sujeción al poder, 
cualquiera que este sea, en aras de la subjetivación y de la libertad. Pero 
¿esto es posible para todos? ¿Siempre? ¿Cómo puedo subvertirme si estoy 
sujeto? En palabras de Alemán Lavigne, “observemos de entrada la aporía 
referencial de este problema: el sujeto no puede estar desde antes porque 
el Poder es lo primero que lo produce, pero a su vez para que el sujeto 
encuentre en sí mismo un punto de resistencia al poder, tiene que haber 
algo en él mismo que el poder no haya producido” (Alemán Lavigne, 2003, 
p. 7). Si el individuo está sometido de antemano, ¿cómo es posible que 
pueda rebelarse? Ello implicaría necesariamente que algún espacio de su 
condición no fue resultado ni tampoco estuvo dominado por el “Poder”. 
Esto es lo que se conoce como una argumentación circular, puesto que en 
este caso la subjetivación resulta siendo hija de la sujeción35. ¿Ocurre al 
revés? Puede ser también que se trate de un proceso necesario y natural 
de adecuación individual a la estructura, ¿cómo lo hace?, ¿cómo se logra 
integrar cada persona al montaje y, desde ahí, entra a dialogar con este? 
Identificándose o rechazándolo, pero partiendo de allí, en cualquier caso.

35. De este análisis se desprenden estudios como los de Judith Butler, quien relaciona 
los trabajos de Lacan y de Foucault planteando que el homosexualismo sería 
la posibilidad de quien logró subvertir el performance repetitivo del modelo 
heterosexual. Así se pueden encontrar nuevas resignificaciones y alternativas 
al poder.



[ 133 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

Finalmente, los psicoanalistas consideran que solo se puede acceder a lo 
humano partiendo de una naturaleza sexuada, mortal y parlante, es decir, 
sujeta a los sueños, a las pulsiones y al inconsciente; es decir, que se depen-
de de estructuras psíquicas insoslayables, al ser estas las que posibilitan 
la comunicación. A pesar de estas realidades humanas y como resultado 
de distintos montajes culturales, otras personas han encontrado formas 
diversas de organizarse socialmente. Uno de los reparos más fuertes que 
se le ha hecho al análisis freudiano radica en que parte de una idea única 
de familia: aquella compuesta por una madre, un padre y unos hijos que 
recrean de manera “perfecta” las dinámicas expuestas durante el presente 
estudio preliminar. A esta crítica dedicaremos la siguiente sección.

¿Cuál familia? La crítica de Malinowski al psicoanálisis
Uno de los principales reproches que se le han presentado al psicoa-

nálisis está basado en el tipo de familia que asume como universal para 
generar la mayoría de sus supuestos, entre ellos el complejo de Edipo y las 
relaciones que se desprenden tanto de la madre como del padre. El incesto 
y el parricidio, por ejemplo, marcan para el psicoanálisis gran parte de las 
conductas determinantes individuales y sociales de las personas, como ya 
lo hemos visto. De ahí que antropólogos como Malinowski36 se dedicaran 
a buscar contraejemplos de la teoría del Edipo freudiano, para demostrar 
que se trataba de un punto de vista meramente etnocéntrico (Tappan M., 
2005, p. 27). Freud se equivocaba al intentar generalizar lo que sería un 
fenómeno particular, es decir, las condiciones de una familia burguesa 
en la Viena de finales del siglo xix y principios del siglo xx (Tappan M., 
2005, p. 27). El triángulo papá, mamá, hijo estaba en la base de todo ra-
cionamiento freudiano, y eso implicaba limitar muchas de las opciones 
posibles de familia que han existido desde siempre. Ejemplos de ello son las 
culturas matriarcales, así como aquellas en las que la crianza no depende 
de la madre, sino de otra forma de organización de la comunidad y donde 
el límite tampoco es impuesto por el padre; así mismo, aquellas donde no 

36. Bronislaw Malinowski (Cracovia, 1884-Estados Unidos, 1942) fue el fundador de 
la antropología de campo y de la antropología social. En 1914 realizó un viaje a 
Papúa Nueva Guinea donde hizo sus principales trabajos de campo, bajo lo que 
denominó “observación participante”. En 1922 publicó Los argonautas del pacífico 
occidental como resultado de una parte de sus investigaciones.



[ 134 ]

Diana Durán Smela

hay un núcleo familiar ni exclusivo ni excluyente. ¿Qué hay de las familias 
que no son ni patrilineales ni monogámicas?

Esta crítica se acentúa aún más en el siglo xxi, cuando es todavía más 
difícil generalizar sobre una forma de familia tipo. ¿Dónde están hoy el 
padre, la madre, los hijos? El concepto de género ha introducido una revo-
lución en la que ya ni siquiera hay claridad de si existe todavía o ha existido 
alguna vez la diferencia de sexos. ¿Existe entonces el complejo de Edipo en 
estas comunidades? ¿Sus individuos desean fervientemente aniquilar al 
padre para poseer sus privilegios, entre ellos la madre? Probablemente no.

Tappan sostiene, sin embargo, que gracias a la etiología comparada 
Freud ya sabía que había muchas culturas en las cuales el Edipo no apa-
recía como lo hacía en la tragedia de Sófocles. Para él, ese complejo no 
necesitaba aparecer en la realidad tal cual fue escrito para ser verdadero: 
lo que importa en la tragedia mencionada es que se recrea la rivalidad 
entre el hijo y el padre y el deseo por la madre. Se trata simplemente de 
una ilustración de un fenómeno estructural inherente al psiquismo y a la 
construcción de la sexualidad durante la infancia (Tappan M., 2005, p. 27), 
tanto así que Legendre encuentra en las Metamorfosis de Ovidio muchas 
de las imágenes de los planteamientos de Freud (Legendre, 1994-1995).

De hecho, Legendre amplía el alcance de la clásica formulación freudia-
na del complejo de Edipo, al referirse al tema en los términos “del tercero 
excluido de la escena parental” (Legendre, 1994-1995). Desde el punto de 
vista clásicamente psicoanalítico, se trata del hijo, pero bien podría tra-
tarse de aquel o aquella que está “de más” o que “estorba” en el momento 
del coito, que a su vez desea al que no puede poseer y que, por tanto, busca 
reemplazar a quien sí tiene ese papel; se tratará entonces y de todas formas 
del excluido. Para el psicoanálisis, el hijo debe lograr manejar la pulsión 
contrariada de poseer a la madre gracias a la presencia restrictiva del pa-
dre y normalmente lo hace encontrando una pareja externa a su núcleo 
familiar, pero en cualquier caso siempre habrá un excluido. Este es uno 
de los aprendizajes más trascendentales que debe tener el individuo para 
convertirse en humano (Legendre, 1994-1995).

Ahora bien, normalmente es la ley la que prescribe quién ocupará el 
lugar de incluido o excluido. Estamos en presencia de papeles simbólicos 
que se expresan a su vez mediante el lenguaje y que son interpretados por el 
derecho. Alguno de los involucrados encarnará el límite y sacará al tercero, 
sea quien sea, de la escena ¿parental? En este punto volvemos a encontrar 
la dificultad de nuestra formación exclusivamente jurídica y una falta de 



[ 135 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

formación psicoanalítica y en este caso antropológica. Para nosotros, no 
es fundamental que para la construcción de la escena parental se recurra 
a familias monogámicas o patrilineales exclusivamente conformadas por 
hombres y mujeres, pues estamos de acuerdo en que pueden existir familias 
conformadas únicamente por hombres o por mujeres.

Para nosotros sigue siendo jurídicamente más importante el derecho a 
la igualdad que las eventuales repercusiones psíquicas de una apertura ju-
rídica a otros tipos posibles de familia. Existe un espacio del análisis frente 
al cual no estamos en condiciones de dimensionar las consecuencias. Parte 
de lo que nos interesa es acercarnos un poco más a la realidad humana de 
la mano de Legendre, y para él la pertinencia del análisis psicoanalítico 
sigue intacta en el momento en que entramos en el terreno de lo simbólico 
y lo imaginario. Continuaremos esta aproximación ocupándonos de la 
respuesta hedonista a la posición de Legendre.

El hedonismo, ¿una opción ante la lógica psicoanalítica?
Recordemos brevemente el cuestionamiento de Legendre al cientificis-

mo y al imperio del management en cuanto nuevos dioses para el consumo; 
dioses sin evocación al misterio, sin duda y que desconocen la otra cara de 
la moneda de la condición humana. A esta crítica de la sociedad actual se 
oponen posiciones como el hedonismo. Esta corriente filosófica inspirada 
en Epicuro tiene como objetivo la búsqueda del placer y la supresión del 
dolor como razón de ser de la vida humana.

Algunos filósofos contemporáneos como Michel Onfray se declaran 
seguidores del hedonismo y de lo que Onfray denomina el proyecto del 
hedonismo ético. De lo que se trata es de disfrutar jubilosamente de la 
existencia, del propio cuerpo, de la mente, sin miedo, sin culpa alguna 
(Onfray, 1999). ¿Por qué no hacerlo? Una de las anécdotas de Onfray que 
“alimentaron” su análisis teórico, ocurrió cuando cumplió 28 años y sufrió 
un infarto. Entonces una nutricionista retiró de su dieta todo lo que él 
consideraba bueno para comer. ¿Cómo aceptarlo? Onfray decidió senci-
llamente seguir con el tipo de vida que quería tener, sin importarle en lo 
más mínimo lo demás (Bembibre, 2001).

Desde la perspectiva de Legendre, lo que esta anécdota permite obser-
var es que la única forma de poder rebelarse es tener claro frente a quién o 
a qué hacerlo; es decir, cuál es el montaje que hay que derribar. Siempre ha 
sido obvio que hay que rebelarse ante quien encarna las prohibiciones, ante 
“el padre” —no olvidemos a la horda primitiva y su pulsión parricida—.  



[ 136 ]

Diana Durán Smela

En la anécdota de Onfray “el padre” está vestido de nutricionista. Así, pa-
reciera que la rebelión hedonista se ciñe a la misma lógica psicoanalítica 
y ternaria, simplemente destruirá un tótem para colocar otro: “Prohibido 
prohibir”. La triangulación sigue estando presente, lo único que cambia 
es el contenido, el discurso dogmático considerado legítimo para quien 
lo acoja. El hedonismo, entonces, no es una opción frente a la lógica psi-
coanalítica; es una mera opción más para desarrollar esa misma lógica 
psicoanalítica.

Crítica al pensamiento de Legendre  
y a su falta de compromiso “histórico”

Consideramos que las críticas a las formulaciones teóricas del autor 
pueden presentarse desde tres aspectos distintos. El primero tiene que ver 
con su conservadurismo, que algunos incluso consideran fuera de tiempo 
(Perrau, 2003); el segundo con la falta de reconocimiento de las bondades 
que le han podido introducir a distintos países los trasplantes normati-
vos; y el último se desprendería de su falta de compromiso político con el 
cambio social o su falta de compromiso “histórico”, hoy difícil de sostener 
en los países latinoamericanos, pero que creemos responde a su disciplina 
teórica de partida: el psicoanálisis.

Unir derecho y psicoanálisis desde el estructuralismo produce, después 
de leer a Legendre, la sensación de que es imposible vivir sin estructuras 
que generen sentido y que el derecho es tal vez el montaje más pesado de 
todos para los individuos. Desde luego, esta perspectiva incomoda y choca 
de plano con las formulaciones foucaultianas, que buscan precisamente 
romper con las estructuras tradicionales de poder, que no son desde esta 
perspectiva sino ficciones instauradas para mantener la influencia de los 
más fuertes. Desde esta perspectiva Legendre es por supuesto conserva-
dor e incluso, para algunos, reaccionario. Sin embargo, pensamos que lo 
que intenta hacer Legendre es darle valor a la otra cara de la moneda del 
derecho, es decir, la que ayuda a construir el sujeto desde una perspectiva 
constituyente. Esta perspectiva no es ni buena ni mala, pues con seguridad 
es las dos al tiempo, pero sí es necesaria para poder posicionarse como 
sujeto en una sociedad específica. No olvidemos que el padre simbólico 
será tan esencial para acogerse a él como para rechazarlo, puesto que será 
insoslayable como punto de partida para ser.

Teniendo en cuenta la segunda crítica que planteamos, es innegable que los 
trasplantes normativos han sido positivos para los países latinoamericanos  



[ 137 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

en general y para Colombia en particular. El nuevo constitucionalismo 
inspirado en Estados Unidos, España y Alemania, con su acento en los 
derechos fundamentales centrados en el sujeto y su autonomía, ha propi-
ciado un cambio verdadero, acercando la sensación de justicia al derecho. 
Lo mismo ha pasado con la incorporación de los derechos sociales, eco-
nómicos y culturales y de las acciones judiciales que permiten el efectivo 
cumplimiento de estos. 

La acción de tutela y las acciones populares y de grupo han generado 
un comprobado avance social y cultural, sin olvidar el papel progresista de 
la Corte Constitucional colombiana que ha impulsado una sincera igual-
dad material. Pero debemos decir que esta mirada favorable frente a los 
trasplantes se da únicamente desde finales del siglo xx y como resultado 
de una evolución jurídica, en los países cuyo origen es resultado de las 
consecuencias de la Segunda Guerra Mundial. Pero, así mismo, al ver la 
actual situación de Grecia (2015) en la Europa actual y las exigencias de la 
zona euro, no estamos tan seguros de que ellos vivan provechosamente 
los trasplantes normativos. Todas las imposiciones de “arriba”, que no 
permitan una construcción desde abajo, siempre serán implantadas a la 
fuerza y mediante costos sociales y culturales difíciles de asimilar.

Adicionalmente, a los trabajos que se basan en el estructuralismo como 
los de Legendre se les recrimina que sus posturas adolecen de una estra-
tegia para obtener una emancipación social, al ser esta la tercera crítica 
que se le puede hacer a sus postulados. El psicoanálisis, por su tendencia 
universalista de explicación de la condición humana, no está centrado 
en un espectro político de cambio social o económico, sino más bien en 
comprender y curar mediante la palabra, en poder volver consciente lo 
que perturba a nivel inconsciente y lograr aprender a vivir con ello. Si se 
obtienen cambios, estos son sobre todo individuales; y si estos repercuten 
en lo social, se tratará de un efecto no necesariamente perseguido. 

El psicoanálisis es una disciplina que podría más bien ser catalogada 
de determinista, y en muchos aspectos Legendre podría ser calificado 
como un estructuralista, ya que su intención es estudiar y explicar la ló-
gica y los montajes humanos en general y en relación con el derecho en 
particular. Aquí se haría evidente su falta de compromiso político con un 
cambio social. De todas formas, la posición de Legendre frente al capita-
lismo, la globalización y el imperio del management es una muestra de su 
preocupación por los debates políticos y económicos contemporáneos. No 
obstante, hay que reconocer que la intención de su trabajo se ha centrado 



[ 138 ]

Diana Durán Smela

más en cómo funciona el ser humano como “animal parlante” en términos 
psicoanalíticos y cómo esto condiciona su funcionamiento en sociedad, 
mediante la elaboración de montajes dogmáticos que permiten tanto la 
comunicación como la supervivencia. Las realidades económicas y sociales 
son también fundamentales, pero corresponden a otro tipo de análisis, a 
otro registro de la comprensión de los fenómenos individuales y sociales. 
Esto se une también a la crítica que ya Foucault había señalado cuando 
tildaba al psicoanálisis de ahistórico. 

Lo que nos parece muy interesante en este punto es que, al retomar la 
idea de que los montajes dogmáticos e institucionales funcionan de la mis-
ma manera que el inconsciente individual, Legendre de hecho encuentra y 
llena de contenido la dimensión histórica del psicoanálisis. Como lo hemos 
mostrado, para Legendre los montajes dogmáticos están en íntima rela-
ción con los contextos históricos y culturales, puesto que moldean tanto 
las historias individuales como la de la comunidad mediante un diálogo 
permanente entre ellas. Al revisar la genealogía personal y de la comuni-
dad, Legendre hace un uso metodológico del psicoanálisis aplicado a las 
instituciones y, por ende, a las culturas, para comprender la historicidad 
de los montajes que se han convertido en dogmáticos.

Ahora bien, cuando se ha introducido la dimensión histórica a cual-
quier estudio teórico que tenga como objeto la sociedad, contemporá-
neamente se ha hecho referencia a dos corrientes de pensamiento que 
tienen lecturas específicas de la Historia: una es el marxismo y la otra 
el posestructuralismo (Castro-Gómez, 2005b, p. 27). En el materialismo 
histórico y la lucha de clases, el marxismo ha encontrado gran parte de la 
explicación histórica de las relaciones de poder; mientras que en el poses-
tructuralismo —Foucault, Deleuze, Derrida y los autores franceses releídos 
por la academia estadounidense— las respuestas no se encuentran en la 
detentación de los medios de producción, sino en la construcción discursi-
va de los relatos culturales. Castro-Gómez lo define muy bien mostrando 
las críticas del marxismo no solo al posestructuralismo, sino a su “hijo 
tercermundista”, el poscolonialismo:

Desde un comienzo la fuerte pretensión crítica y deconstructiva 
de las teorías poscoloniales fue vista con sospecha por algunos autores 
cercanos al marxismo. El elemento que generó estas sospechas fue la 
clara filiación teórica y metodológica de los autores poscoloniales con 
el modelo posestructuralista de Foucault, Deleuze, Lyotard y Derrida. 
Las objeciones contra este tipo de teorización “pos-” se habían dejado  



[ 139 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

sentir con fuerza en el ámbito del marxismo desde finales de los ochen-
ta. El filósofo marxista Alex Callinicos (Callinicos, 1992, p. 85) señaló, 
por ejemplo, que el posestructuralismo socava peligrosamente la fe 
básica en la racionalidad del mundo, lo cual deja sin piso cualquier 
intento político de transformación social. Si la realidad social no es 
otra cosa que una construcción (del lenguaje, de la ciencia, del poder 
o del deseo), como postulan los teóricos franceses, entonces ya no es 
posible distinguir entre un programa político totalitario y uno de opo-
sición porque carecemos de criterios objetivos para hacerlo (Callinicos, 
1992, pp. 73, 81).

[…]
Ahmad (Ahmad, 1993, p. 194) considera que si la realidad es tan 

solo un conjunto de “metáforas, metonimias y antropomorfismos”, 
como afirmó Nietzsche, entonces quedaría eliminada la posibilidad 
de articular cualquier tipo de lucha por la transformación “real” del 
mundo. Esta forma de irracionalismo epistemológico explica por qué 
razón Said rehusó cualquier tipo de referencia a la realidad de las lu-
chas sociales que ofrecen y ofrecieron resistencia al colonialismo en 
los países orientales. (Castro-Gómez, 2005b, p. 29)

¿Qué aporta, entonces, Legendre? Creemos que uno de sus aportes es 
sustraer de las tendencias poscoloniales la idea de “subalterno”, pues al ser 
todos los seres humanos iguales psicoanalíticamente, lo mismo que todas 
las culturas, no hay unos distintos a otros; todos poseemos pulsiones, 
sueños, inconsciente. Otro aporte en esta misma línea es algo que empo-
dera al individuo: “la culpa” de lo que sucede o nos sucede no siempre la 
tiene el “otro”, sino que también se encuentra dentro de uno mismo, en la 
manera en que decido enfrentar mi propia vida. Si bien esto no resuelve 
las críticas marxistas y poscolonialistas, sí muestra que la liberación que 
plantea el psicoanálisis no es necesariamente para dejar de ser lo que se 
es, sino para aprender a vivir con ello.

Una respuesta más cercana a las críticas marxistas y poscolonialistas 
bien podría ser la posición de Legendre frente al capitalismo, la globali-
zación y el imperio del management, que expusimos en el presente escrito, 
pues da muestra de su compromiso con los debates políticos y económicos 
contemporáneos. No obstante, hay que reconocer que la intención de su 
trabajo se ha centrado más en cómo funciona el ser humano como “animal 



[ 140 ]

Diana Durán Smela

parlante” en términos psicoanalíticos y cómo esto condiciona su funcio-
namiento en sociedad mediante la elaboración de montajes dogmáticos 
que permiten tanto la comunicación como la supervivencia. Las realidades 
económicas y sociales son también fundamentales, pero corresponden a 
otro tipo de análisis, a otro registro de la comprensión de los fenómenos 
individuales y sociales.

Conclusiones

El balance crítico que podríamos hacer de las propuestas teóricas de 
Legendre demuestra que la mayoría de los reproches que se le hacen pro-
vienen, según nosotros, de niveles de discusión complementarios. Como lo 
decía Alemán Lavigne (2003), el psicoanálisis produce muchas resistencias, 
debido a que perturba e incómoda, entre otras razones, porque se enfrenta 
de lleno al unimismo del imperio del management que se retroalimenta 
a su vez de la me-society y del discurso antitabú. La naturaleza humana 
pulsional es inconsciente, sexual, mortal y por lo tanto angustiada. En esto 
estamos de acuerdo con el psicoanálisis y con Legendre, pero no podemos 
olvidar que se le han dado históricamente definiciones y usos más o menos 
represivos a esas características. Aquí Foucault recupera toda su relevancia 
pues empuja aún más la idea de autonomía y de libertad; sus planteamien-
tos son así mismo muy valiosos al presionar más allá la pregunta por el 
sujeto, su espacio y su posicionamiento dentro de la estructura o montaje.

Pero en este punto tampoco debemos olvidar que fueron precisamente 
los estudios de Freud los que permitieron miradas mucho más humanas, 
sensibles y revolucionarias en su momento al sexo, pues se entendió como 
algo absolutamente natural, irreprimible, positivo e inherente a la con-
dición humana. Lo que sucede es que para muchos este desarrollo quedó 
inscrito en el discurso de la modernidad —para posiciones feministas, 
lgbti o queer, por ejemplo—, en la medida en que parte de la división de 
géneros asume una idea específica de familia y puede entenderse como 
“esencialista” o determinista. Por su parte, Foucault busca liberar al in-
dividuo aún más, permitiéndole encontrar nuevas construcciones de la 
subjetividad humana en la resistencia al poder. Pero ¿hasta dónde es po-
sible construir, deconstruir y reconstruir? ¿Sigue siendo hoy la sexualidad 
igualmente revolucionaria en esencia o ya estamos llegando a un punto 
en el que la percibimos como un lugar común?



[ 141 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

De forma personal, la censura de Legendre frente al discurso antitabú, 
del self-service normativo y frente al imperio del management no me resulta 
tan clara. Soy hija de este tiempo, es decir, no me gusta necesariamente 
la normatividad y me es mucho más fácil aproximarme cotidianamente 
a ella como cuando paso frente a un mostrador y escojo exclusivamente 
lo que me place. Entiendo más a Legendre y su preocupación por la falta 
de límites y por las consecuencias sociales de la generalización del “todo 
se vale”, sin ningún amago de culpa, cuando me enfrento a mis papeles 
de madre, de pareja y de profesora de derecho. Ahí es cuando compren-
do con mayor claridad la idea de referencia y de montaje dogmático, así 
como su preocupación por la dialéctica. Por eso, sin negar la trascendencia 
de Foucault y la relevancia de sus argumentos, mi posición es que Freud 
continúa vigente, Lacan tuvo razón y Legendre penetra aún más en la 
relación derecho y psicoanálisis para poder explicar el papel necesario de 
las instituciones para el sujeto. 

Nuestra condición humana nos hace mucho más básicos: el deseo, 
el sexo, el amor, la muerte, la tendencia a la vida o a la muerte nos con-
dicionan. Sin embargo, el sujeto siempre podrá encontrar la manera de 
acomodarse para vivir esos inamovibles a su manera: ya sea convencido, 
realista o como mejor pueda.

Pero, como hemos visto a través del presente escrito, la parte funda-
mental del pensamiento del autor se basa en la alerta que él nos hace frente 
a las posibles consecuencias de la pérdida de los montajes dogmáticos. Para 
Legendre, su pérdida acarreará una exigencia violenta de significados por 
parte de las personas. La ausencia de referencias compartidas que per-
mitan una separación nos empujará probablemente al caos, ya que esto 
aumentará las diferencias entre gobernantes y gobernados, puesto que 
únicamente existirán relaciones en dúo —tú y yo—, sin presencia de un 
tercero que tenga sentido para todos y que de alguna manera nos “iguale”. 
Ya no existirán significados comunes que puedan y deban ser respetados 
ni normas que permitan la supervivencia, ya que se asume que todo puede 
ser definido individualmente.

Teniendo en cuenta este escenario, Legendre alerta sobre las posibilida-
des de lo que implicaría regresar de facto a una jerarquización de los estatu-
tos personales. Esto borraría de plano muchas de las conquistas jurídicas, 
como el principio de legalidad y los derechos humanos principalmente.

Así, pues, Legendre no cree en el discurso de “bondad” resultado de 
la gerencia y del convivialismo, el cual conduce al discurso social de la 



[ 142 ]

Diana Durán Smela

integración por la integración, por ejemplo. De hecho, para alcanzar la 
integración primero hay que integrar simbólicamente al “padre-referencia”, 
lo cual puede resultar difícil porque implica la afiliación al límite, a la 
negación. Pero en la actualidad la fragmentación se ha convertido en una 
forma de gobierno. 

Por ello, Legendre no está de acuerdo con suprimir cualquier tipo de 
límites o tabús, más aún si se hace en nombre de la libertad y de la igual-
dad de la humanidad. Si finalmente todos pueden hacer y tener lo que 
quieren cuando quieren, ¿quiénes serán realmente quienes lo logren? Los 
más poderosos, los más fuertes, los más ricos, los más sanos, los más jó-
venes, los más bellos… Pero ¿y los demás? Esto es lo que nos ha sucedido 
en Latinoamérica en general y en Colombia en particular, desde nuestro 
punto de vista. Lo que ha pasado en nuestros países es que precisamente no 
se ha construido un montaje dogmático en los términos en que Legendre 
lo plantea, o sea, desde su faceta constituyente.

Así, para Legendre, los montajes dogmáticos han sido creados para 
igualarnos a todos ante el misterio la vida. El tabú sirve, y lo ha hecho desde 
siempre, para designar lo intocable y las manifestaciones normativas de 
lo prohibido (Legendre, 1994-1995). Aquí Legendre vuelve a darle toda la 
trascendencia que posee el derecho como intérprete de la sociedad.

Si no se hubieran descubierto el inconsciente y sus representaciones, 
los límites no serían sino una manifestación de enfermedad, pues la sa-
lud mental involucraría únicamente la parte racional del individuo. El 
límite sería exclusivamente un fenómeno de adaptación, en relación con 
la supervivencia física, y los resultados de su ausencia podrían así mismo 
ser banales. El inconsciente, empero, no es un estadio que se pueda supe-
rar: es una parte constitutiva del ser humano. ¿Por qué, por ejemplo, la 
publicidad produce efectos legislativos? (Bellido, 2008) ¿Por qué mucho 
de lo que soñamos es imposible en la práctica, pero nos proporcionara 
placer? Todos experimentamos el inconsciente, ya que cada uno de noso-
tros sueña, y es a partir de este hecho que Legendre construye una de sus 
argumentaciones más sugerentes: la vida inconsciente toca la paradoja del 
sujeto de poder vivir en el lugar de otro, y eso es parte de lo que la hace 
fascinante (Legendre, 1994-1995). Así, a pesar de que no sabemos por qué 
alguien sueña lo que sueña, sí podemos representarnos su sueño, gracias 
a que compartimos referencias y significados culturales como el lenguaje, 
la música, las matemáticas, lo mismo que las instituciones y el derecho. 
Todos soñamos, hablamos, tenemos un inconsciente y compartimos la 



[ 143 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

presencia de una misma estructura dogmática, independientemente de 
su contenido específico.

Otro problema que encuentra Legendre es que en Occidente hay confu-
sión de registros: se confunde lo que mueve a la sociedad y lo que constituye 
al sujeto. Lo que propone el discurso antitabú es la no separación subjetiva 
—todo da lo mismo, todo está igualmente bien—, pero la negatividad, el 
“esto no es posible” es lo que le da al individuo el acceso a la realidad y su 
constitución como humano. El acceso del individuo a la duda, al espacio 
del no-todo-se-puede, pasa por la institucionalidad, en principio pública 
y común para todos, la cual le arranca la ilusión —la fantasía— al indivi-
duo de poder serlo todo y además serlo no únicamente en solitario, sino 
sobre todo frente a los demás. Psicoanalíticamente esto implicaría poder 
vivir en la prolongación de la madre, lo cual se cree posible en la puesta en 
escena social actual que ha eliminado al padre, considerado un símbolo 
de arcaísmo.

Estas afirmaciones fundamentadas en el psicoanálisis pueden desesta-
bilizar el pensamiento que el hombre tiene sobre sí mismo y también sobre 
la sociedad a la cual pertenece, y llevarle a cuestionarse por qué es lo que 
realmente sucede con ella. Uno de los descubrimientos de esta indagación 
es que el ser humano está inmerso en representaciones sobre las cuales no 
tiene injerencia directa y que realmente no dependen de él. Esto significa 
que individualmente sus referencias ya se encuentran estructuradas.

Legendre parte aquí del punto de vista de la lógica de la triangulación 
de la realidad de las estructuras ternarias a nivel psicoanalítico. Según esta, 
para poder ser “yo” debo primero pasar por ser “otro”. Así pues, cualquiera 
que sea el discurso social fundador, ese relato ocupa el lugar de significado, 
de suerte que si se cambia el discurso, la lógica no se afectará. Por esto 
hoy el discurso-relato antitabú se ha convertido en el nuevo tabú y por lo 
tanto posee su mismo alcance y normatividad.

El montaje dogmático equivale así a determinar lo que está bien o mal 
para una sociedad, el papel fundamental del derecho y la institucionalidad 
que este conlleva. En el fondo, las denuncias que hace Legendre sobre el 
funcionamiento actual de la sociedad occidental se centran en que todo se 
determina con base en el nivel de gratificación individual que se alcanza, 
identificado la mayoría de las veces con el poder tener, al ser esto lo único 
válido para la autodeterminación y la autoconstrucción sin conciencia de 
las consecuencias. ¿Dónde queda entonces lo público? ¿En interés gene-
ral? ¿El Estado social de derecho? Pero si fuéramos conscientes de que el 



[ 144 ]

Diana Durán Smela

antitabú ocupa el mismo lugar simbólico que el tabú, ¿lo calificaríamos 
como autoritario?

En este punto también podríamos preguntarnos qué tanto necesita 
Latinoamérica en general y Colombia en particular de la existencia de 
un montaje dogmático que “iguale”: ¿cuál ha sido el papel del Estado en 
nuestro país? ¿Ha cumplido su función de padre simbólico? ¿Existen lími-
tes interiorizados que los ciudadanos cumplen? ¿Nos ha faltado “padre”? 
¿Por qué el caudillismo, sea de derecha o de izquierda, sigue atrayendo 
multitudes?37.

En este punto, nos podemos entonces preguntar qué aporta a la teoría 
jurídica Legendre. Podemos partir diciendo que sus posturas afirman que 
todos los seres humanos somos iguales psicoanalíticamente, lo mismo que 
todas las culturas. No hay unos distintos a otros, todos poseemos pulsio-
nes, sueños, inconsciente y las sociedades se van estructurando median-
te capas superpuestas que se vuelven sedimentarias. Así, las culturas se 
construyen en los mismos términos que el inconsciente individual, todo 
queda ahí, nada se olvida jamás. 

Adicionalmente, al retomar la idea de que los montajes dogmáticos 
y las institucionales funcionan de la misma manera que el inconsciente 
individual, Legendre de hecho encuentra y llena de contenido la dimensión 
histórica del psicoanálisis. Para Legendre, los montajes dogmáticos están 
en íntima relación con los contextos históricos y culturales, pues moldean 
tanto las historias individuales como las de la comunidad mediante un 
diálogo permanente entre ellas. Al revisar la genealogía personal y de la 
comunidad, Legendre hace un uso metodológico del psicoanálisis aplicado 
a las instituciones y, por ende, a las culturas para comprender la historici-
dad de sus montajes. Así lo ha visto Castro Gómez (2005b, p. 27) al señalar 
al marxismo y al posestructuralismo como los dos grandes referentes de 
la historia de la sociedad.

Otra de sus contribuciones permite empoderar al individuo: “la cul-
pa” de lo que sucede o nos sucede no siempre la tiene el “otro”, sino que 
también se encuentra dentro de uno mismo, en la manera en que decido 
enfrentar mi propia vida. Si bien esto no resuelve las críticas de la falta de 

37. Aquí pensamos en la popularidad tanto del expresidente Álvaro Uribe Vélez 
en Colombia como de Hugo Chávez Frías en Venezuela, percibidos por muchos 
como “padres” sustitutos en sociedades violentas que han perdido a muchos de 
sus hombres, ¿padres?, en las distintas guerras presentes desde el siglo xix.



[ 145 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

un compromiso político con el cambio social, sí muestra que la liberación 
que plantea el psicoanálisis no es necesariamente para dejar de ser lo que 
se es, sino para aprender a vivir con ello.

Mucho sobre lo que el autor nos previene, o sea, la “pérdida” de los 
montajes, nos ha sucedido, pero no porque los hayamos extraviado, sino 
porque nunca los hemos tenido y, en nuestro caso, las alarmas no deben 
escribirse en un tiempo condicional, sino en presente. En la mayoría de 
los países latinoamericanos, no ha habido un padre simbólico en términos 
constituyentes que nos permita ser nosotros mismos al haberlo aceptado 
como referencia propia. Más bien, adolecemos de un montaje dogmático 
integrador y es en este aspecto que retoma toda la fuerza el error de querer 
imponer los montajes desde afuera y desde arriba y de no permitir una 
construcción de la base. Esto significa que muchas de las consecuencias de 
no tener montajes dogmáticos las hemos ya sentido o las estamos viviendo. 
También podríamos preguntarnos por los efectos de querer derribar es-
tructuras cuando no las hemos tenido. Pero ¿el deseo de no tener montajes 
será un asunto exclusivamente de élite como lo critica Legendre? 

Desde la conquista, la Colonia y los siglos xix y xx, Latinoamérica ha 
estado sometida a modelos externos, la mayoría de las veces, por la fuerza. 
La violencia permanente y el caudillismo pueden ser consecuencias de esto. 
O nos imponen los límites por la fuerza o los exigimos violentamente, 
pues no existe el término medio. El caudillismo por su parte puede ser 
entendido como un deseo de “padre”, de líder, de guía, que nos diga cómo 
transitar, que tenga la última palabra, un “padre” al que podamos amar 
y nos ame de vuelta, como deseamos que suceda con los padres ideales 
(Legendre, 1974). No es una casualidad que numerosos líderes latinoame-
ricanos tengan un perfil mesiánico y que estemos dispuestos a romper la 
legalidad para conservarlos, como sucedió con Chávez en Venezuela y con 
Uribe en Colombia, pues no importó tener que cambiar la Constitución 
para que ellos permanecieran en el poder. Rafael Correa en Ecuador y Evo 
Morales en Bolivia también encajan bien en el perfil de padres sustitutos 
para sociedades huérfanas. 

La institucionalidad en Latinoamérica es entonces ya no solamente 
artificial, sino superficial, ya que no transmite ningún sentido, sino que 
se queda en la mera forma. Formalidades sin contenido, sin razón de ser, 
incapaces de edificar, estas y el derecho que las sustenta no nos dicen nada, 
no nos hablan, no han logrado ser intérpretes de la sociedad latinoameri-
cana. Hasta que no podamos elaborar nuestro propio montaje, a nuestra 



[ 146 ]

Diana Durán Smela

medida, no vamos a tener interiorizada una normatividad significante y 
seguiremos recurriendo a la fuerza para imponer los límites. Sin embargo, 
el anhelo que expresamos por las formas institucionalizadas y su modelo 
estatal importado nos demuestran que pasaremos probablemente de una 
mímica formal a una estructura vital. Pero ¿Dónde queda hoy la conquista 
de lo público? ¿Del interés general? ¿De los derechos fundamentales? ¿Del 
Estado social de derecho? Mientras no se encuentren interiorizados, se 
impondrán a la fuerza contradiciendo su esencia.

Para finalizar este texto, no podemos dejar de mencionar que, aun-
que Legendre parte de la idea de la necesidad de una estructura, también 
desestructura en la medida en que pone el énfasis de la problemática hu-
mana en un lugar distinto a la razón: el inconsciente, el tabú, la muerte, el 
espejo y los sueños. Su aproximación a la realidad social cuando relaciona 
lo subjetivo y lo colectivo es diferente, más humana, y se centra en las 
necesidades psicoanalíticas de la persona y de la sociedad en que habita. 

Tampoco podemos dejar de mencionar que la penetración del pensa-
miento de Legendre es mayor fuera de Francia que en su mismo país. Una 
de las razones puede ser que se trata de un pueblo que ha encontrado gran 
parte de su seguridad en el uso de la razón y del método. Si siguiéramos 
dentro de la misma línea psicoanalítica, diríamos que Francia reprime sus 
pulsiones y no le gusta lo que Legendre devela, pues la confronta frente 
a su deseo de placer y a nadie le gusta tener que pasar por el límite. Sin 
embargo, su influencia ha comenzado a crecer, debido a su aproximación 
a la realidad social, puesto que relaciona lo subjetivo y lo colectivo de una 
manera diferente, más humana, centrándose en las necesidades psicoa-
nalíticas de la persona y de la sociedad en que habita. Esta perspectiva no 
busca subvertir realidades económicas o sociales, sino más bien comple-
mentarlas, siempre en búsqueda de una comprensión más completa de la 
condición humana y del derecho.



[ 147 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

Referencias 

Alemán Lavigne, J. (2003). Lacan, Foucault: el debate sobre el “construccionismo”. 
Virtualia, ii(7), 2-7. Recuperado de https://goo.gl/oho8tH

Appignanesi, R. y Zárate, O. (2005). Freud para principiantes. Buenos Aires: Era 
Naciente.

Bellido, J. (2008). De la glosa a la publicidad. Notas para una lectura de Pierre 
Legendre. Isegoria. Revista de Filosofía Moral y Política, 39, 289-310. 

Bembibre, C. (2001). Hedonismo no es consumir: entrevista a Michel Onfray. 
Página 12. Recuperado de https://goo.gl/HWr5VY

Cajas, M. (2015). La historia de la Corte Suprema de Justicia de Colombia, 1886-1991. 
Bogotá: Universidad de los Andes; Universidad Icesi.

Castro-Gómez, S. (2005a). La hybris del punto cero. Ciencia, raza e lustración en la 
Nueva Granada (1750-1816). Bogotá: Pontificia Universidad Javeriana.

Castro-Gómez, S. (2005b). La poscolonialidad explicada a los niños. Popayán: Jigra 
de Letras, Universidad del Cauca; Pontificia Universidad Javeriana.

Caudill, D. S. (1991). Freud and Critical Legal Studies: Contours of a Radical Socio-
Legal Psychoanalysis. Indiana Law Journal, lxvi(3), 651-697. Recuperado de 
https://goo.gl/ntHpnT

Clavel de Kruyff, F. (2004). Las críticas de Karl Popper al psicoanálisis. Signos 
Filosóficos, vi(11), 85-99. Recuperado de https://goo.gl/dMUYun

Douzinas, C. (2008). El fin de los derechos humanos. Bogotá: Universidad de 
Antioquia, Legis.

Freud, S. (1995). Totem y tabú. Madrid: Alianza.
Freud, S. (2004). L'avenir d'une illusion- París: puf.
Freud, S. (2010). El malestar en la cultura. Madrid: Alianza.
Gómez, C. (2007). Aporías de la cultura. Introducción. En S. Freud, El malestar de 

la cultura y otros ensayos. Madrid: Alianza.
Goodrich, P. (1998). Law and the Post Modern Mind: Essays on Psychoanalysis and 

Jurisprudence. Ann Arbor: Michigan University.
Kantorowicz, E. (1984). Mourir pour la patrie. París: puf.
Lagache, D. (1989). La psychanalyse. París: puf.
Legendre, P. (1974). L'amour du censeur. Essai sur l'ordre dogmatique. París: Seuil.
Legendre, P. (1978). La passion d'etre un autre. Étude pour la danse. París: Seuil.
Legendre, P. (1988a). Écrits juridiques du Moyen Age occidental. Londres: Variorum.



[ 148 ]

Diana Durán Smela

Legendre, P. (1988b). Le politique, le sang, les homes: les sciences de la vie face 
á l’ordre généalogique. En J.-L. Binet, Le Sang et les hommes (pp. 101-103). 
París: Gallimard.

Legendre, P. (1988c). Leçons iv, suite Le Dossier occidental de la parenté Textes juri-
diques indésirables sur la généalogie. París: Fayard.

Legendre, P. (1988d). Leçons vii, Le désir politique de Dieu Études sur les montages 
de l'État et du Droit. París: Fayard.

Legendre, P. (1989a). L’Ordre juridique a-t-il des fondements raisonables? En 
M. Cadoret, La Folie raisonnée (pp. 297-311). París: Nouvelle Encyclopédie 
Diderot.

Legendre, P. (1989b). Le fiscelage institutionnel de l’humanité. Antropologie et 
Societé. 

Legendre, P. (1989c). Leçons viii, Le crime du caporal Lortie, Traité sur le Pere. París: 
Fayard.

Legendre, P. (1996a). L'Institution des images. Polophile revue annuelle des arts et 
sciences. 

Legendre, P. (1996b). La fabrique de l'homme occidental. Turín: Arte - Mille et Une 
Nuits.

Legendre, P. (1999). Sur la question dogmatique en occident. París: Fayard.
Legendre, P. (2004). Ce que l'Occident ne voit pas de l'Occident. Conférences au Japon. 

Barcelona: Summulae Mille et une Nuits.
Legendre, P. (2009). Vues éparses. Saint-Armand-Montrond: France Culture, Mille 

et Une Nuits.
Legendre, P. y Papageorgiou-Legendre, A. (1990). Leçons iv, suite Filiation fonde-

mentes généalogiques de la psychanalyse. París: Fayard.
Múnera, A. (2008). El fracaso de la nación región. Clase y raza en el Caribe colombiano 

(1717-1821). Bogotá: Planeta.
Onfray, M. (1999). El deseo de ser un volcán. Diario hedonista. Madrid: Libro Perfil.
Onfray, M. (2010). Le crépuscule d'une idole. L'affabulation freudiennne. París: 

Grasset.
Perrau, B. (2003). Faut-il brûler Legendre? La fable du péril symbolique et de la 

police familiale. Vacarme, (25). Recuperado de https://goo.gl/Jggyvc
Rivera García, A. (s. f.). La realeza medieval según Ernst H. Kantorowicz 

Apuntes sobre Los dos cuerpos del rey. Un estudio de teología política medieval. 
Recuperado de https://goo.gl/eL7KzR

Roudinesco, E. (2010). Mais pourquoi tant de haine? París: Seuil.
Samuels, S. (19 de julio de 2015). Rachel Dolezal’s true lies. Vanity Fair. Recuperado 

de https://goo.gl/NPnwCe



[ 149 ]

El derecho entendido como una necesidad psicoanalítica. Introducción al pensamiento de Pierre Legendre

Saussure, F. de. (1997). Cours de linguistique générale. París: Grande Bibliothèque 
Payot.

Seba, J.-R. (2006). Le partage Cours de linguistique des l'empirique et du trascendental. 
Essai sur la normativité de la raison: Kant, Hegel, Husserl. Bruselas: ousia.

Silva, M (2013). De Millonarios me enamoré. Bogotá: Intermedio.
Tappan M., J. E. (2005). Las críticas al psicoanálisis. Popper y Adler, elemen-

tos para la discusión sobre los entre pisos del psicoanálisis. Vigencia del 
Psicoanálisis, (1), 4-30. Recuperado de https://goo.gl/iWvHnX

Viorts, J. (1988). Les renoncements nécessaires. París: Laffont.
Žižek, S. (1994). ¡Goza tu síntoma! Jacques Lacan dentro y fuera de Hollywood. Buenos 

Aires: Nueva Visión. 





SERIE DE INVESTIGACIONES JURÍDICO-POLÍTICAS  DE LA UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA

Índice temático

A
acción/es: 12, 27, 42, 44, 48, 50, 59-65, 

79, 100, 103, 119, 137
alienación: 10, 17, 35-36, 49, 51, 55, 68, 

72, 128
asociación libre: 11, 30
-Análisis de la: 30
amor: 28, 31, 55, 63, 79, 85, 97-98, 109, 

117, 129, 141
antropología: 10, 14, 81, 84, 94-95, 116, 

133
-dogmática: 10, 84, 94, 116
anti-Edipo: 40
antitabú: 102, 105, 112, 144
autoridad: 47, 87, 96-97, 100, 108, 117
autoritarismo: 107, 109, 118

B
biologismo: 98, 107, 110, 114

C
caudillismo: 78, 84, 144-145
ciencia: 11-12, 63, 71, 93, 107-108, 111-

112, 121, 126, 128, 139
-del derecho: 12
-jurídica: 12
cientificismo: 98, 107, 110, 114, 135
complejo: 12, 14, 40, 42-43, 55, 80, 83, 

96, 98, 101, 124, 127, 133-134
-de Edipo: 14, 40, 80, 83, 98, 124, 127, 

133-134

comunicación: 38, 49, 66, 82-83, 102, 
107-108, 110, 113, 129, 133, 138, 
140

conducta/s: 9, 13-14, 16, 28-29, 33, 36, 
58, 70, 81, 133

convivialismo: 98, 107, 109-110, 114, 
141

coraza caracterológica: 9, 23-25, 31-33, 
39, 69-70

cristianismo: 113, 124
cultura: 13, 19, 26, 29, 35, 48-50, 54-56, 

65-66, 68, 79, 102, 113, 120-121, 
123, 129, 131

D
derecho: 9-14, 16, 19, 23-25, 37-38, 40-

41, 61, 69-71, 73, 77-79, 81, 83-92, 
94-97, 101, 105, 111, 113, 115-118, 
122, 124-125, 134-137, 141-143, 
145-146

-civil: 95-96
-positivo: 12
-romano: 89, 91, 96, 111, 113, 124
desarrollo psicosexual: 25-26
-Etapas del: 25
--oral: 26
--anal: 26
--fálica: 26
deseo/s: 9, 11, 13, 16-19, 28-30, 40, 41, 

60, 65, 79-81, 96, 103, 107, 109, 
132, 134, 139, 141, 145-146

determinismo: 29



[ 152 ]

Índice temático

-psíquico: 29
discurso/s: 12, 17-18, 37, 43, 45, 58-59, 

82-83, 85, 90, 93-96, 98-104, 107-
110, 113-118, 122, 125-126, 130, 
136, 140-141, 143

-antitabú: 98-99, 102-104, 105, 107, 
140-141, 143

-científico: 108
-de autoridad: 108
-de la modernidad: 140
-de legitimidad: 96
-de los derechos humanos: 58
-del Otro: 18
-dogmático: 136
-ético-político: 58
-imperante: 85, 95, 102
-político: 59
-social: 99, 141, 143
dogmática jurídica: 12-13

E
ego: 27, 32, 40, 62
ello: 27, 30, 80
eros: 19, 27, 28, 35, 36, 81, 129
-Civilización vs: 35
esquizoanálisis: 40
espectro: 11, 17, 19, 36, 40-41, 45-47, 50, 

58, 67-71, 116, 137
espejo/s: 16, 18, 82-83, 91-93, 108, 117, 

121, 123, 125, 146
Estado: 37-38, 40, 42-45, 48, 55, 61-62, 

64-65, 71, 87, 82, 99-100, 112-113, 
123-124, 126, 143-144, 146

estructura/s: 14, 17-18, 30, 33-34, 36-
38, 41-42, 51-52, 66, 72, 77, 81-83, 
92-94, 99, 102, 104, 107, 109, 113, 
115-117, 119-121, 124-126, 128-

129, 131-132, 133, 136, 140, 143, 
145-146

-cultural: 83
-dogmática: 83, 143
estructuralismo: 79, 87, 91-92, 98, 129, 

136-137

F
familia/s: 23, 61-62, 64-66, 79, 88, 105, 

122, 127, 133-135, 140
fantasma: 18-19, 41, 70
fantasía: 19, 77, 81, 85, 143
fenómeno/s: 10, 12, 42, 44, 47, 50-51, 56, 

68, 71-72, 77-78, 80-81, 84, 87, 94, 
96, 98, 103, 110, 112, 115, 124, 127-
128, 133-134, 138, 140, 142

-normativo: 80, 84, 98, 115
filosofía: 47, 87, 92, 98

G
género: 58, 61, 65, 100, 134, 140
genital: 25-26, 32-33, 70
-Carácter: 33, 70
globalización: 10, 24-25, 36, 52, 66, 71-

72, 98, 111-112, 117, 121, 137, 139

H
hijo/s: 26, 40, 81, 83, 97, 125, 127, 133-

134, 138
historia: 33-34, 38, 46, 54-55, 61, 87-88, 

90, 94, 96, 98, 119, 123, 129-131, 
138, 144

I
ideología (lógicos): 9-10, 23-25, 36-48, 

69-73, 114, 117, 125
-Aparatos: 38, 42-44
-como materialidad: 43



[ 153 ]

Índice temático

-qua sujeto: 47
-Sistema de creencias: 43
-Tesis de la … dominante (TID): 44
Iglesia: 38, 89, 96, 113, 124
inconsciente/s: 15-16, 18, 27-30, 33, 35, 

40, 79-80, 84-85, 87-88, 94-98, 
108, 115-116, 119-120, 123-124, 
131, 133, 137-140, 142, 144, 146

individualismo: 24, 35, 47-49, 64-65, 
67-69, 72

interpretación: 9, 33, 35, 69, 93-95
intérprete/s: 79, 81-82, 85, 85-87, 90, 92, 

96, 115, 117-118, 123-124, 142, 145
-normativo: 82
institución/es: 16, 24, 37-38, 55, 61, 64-

66, 81, 83, 85, 87-88, 90-91-96, 98, 
99, 102-103, 113, 115-118, 120-124

institucionalidad: 83-84, 92, 94-96, 102, 
113, 115, 124, 143, 145

impulso/s: 19, 26-30, 32-33, 51, 60, 83-
84, 106

J
jurisprudencia de conceptos: 12

L
lapsus: 29
lenguaje: 16-18, 49-50, 79, 82-83, 91-92-

94, 101-102, 107, 110, 113, 115, 117, 
120, 122, 126, 129, 131, 134, 139, 
142

ley: 13, 15, 17, 19, 40, 49, 64, 81, 84, 85, 
93, 99, 101, 103, 112-113, 115, 117, 
126, 131, 134

libertad: 51, 55-57, 60-63, 66, 84-85, 93, 
99-100, 102-104, 132, 140, 142

libido: 26, 28, 32, 60

límite/s: 19, 49, 57, 77, 79-82, 85, 91, 101-
103, 106, 110, 112, 114, 117, 124, 
126-127, 131, 133-134, 141-142, 
144-146

lingüística: 79, 92-93

M
madre: 14, 26, 40-41, 80-81, 86, 110, 

114, 127, 133-134, 141, 143
management: 98, 108, 110-114, 135, 137, 

139-141
-Imperio del: 98, 108, 110, 114, 135, 137, 

139-141
mass media: 50
modernidad: 50-51, 53-63, 71-72, 88, 

111, 123, 125, 140
-liviana/líquida: 55, 56-57, 59
-reflexiva: 51, 53, 55, 58, 71-72
montaje/s: 10, 79, 81-84, 86-87, 92-94, 

98-99, 102, 106, 107-109, 111, 
113-121, 124-127, 132-133, 135-138, 
140-145

-de ficción: 95, 117
-dogmático/s: 10, 79, 81-84, 86, 92, 

98-99, 102, 106-107, 109, 111, 
113-115, 117-120, 124, 126, 138, 
140-145

N
narcisismo/ta: 24-25, 31-32, 35-36, 48, 

51, 60, 67-69, 71-72, 102, 110, 124
-Mecanismo de protección: 32
-Disturbio: 68-69, 71
necesidad/es: 10, 12-14, 16, 32, 35, 42, 

50, 52, 61, 63, 65, 69, 77, 79, 84-85, 
91, 93, 97, 100-101, 105, 109, 113-
114, 117-118, 126, 132, 146

-psicoanalítica: 10, 77, 84, 146



[ 154 ]

Índice temático

neoindividualismo: 48
neurótico/s: 9, 24, 31, 33, 36, 67, 69-70, 

80
nombre del Padre: 17, 19
nudo borromeo: 15, 19

O
orden: 12, 15-17, 25, 37, 39, 46-47, 50, 56, 

64-65, 80, 101
orgasmo: 23, 31, 69
-Función del: 23, 31
Otro (el): 16-19, 44

P
padre/s: 14, 17, 19, 26-27, 31, 40-41, 79-

84, 86, 95, 97-98, 100, 105, 110, 
115, 117, 124-127, 133-136, 142-145

-biológico/s: 79, 125
-simbólico: 82-83, 126, 136, 144-145
parricidio: 14, 81, 133
perversión/es: 13, 93
poder: 12, 37, 42-45, 47, 57-59, 61, 62, 

85-90, 92-93, 95-98, 101, 105-106, 
109, 113-114, 116, 130-132, 136, 
138-140, 145

-Bloque en el: 37
-Dialéctica del: 37
política/s: 9-10, 23-24, 36, 43, 48-49, 53-

55, 63, 65, 67, 72, 87, 89, 93, 95-97, 
103, 105, 109, 111, 116, 130

placer: 19, 25-26, 32, 35, 100, 114-115, 
127, 135, 142, 146

-Principio de: 19, 32, 35, 114
prescripción/es: 79
psicoanálisis: 9-17, 19, 23-25, 27, 30-31, 

35, 40-41, 51, 67, 69-70, 73, 77-80, 
82, 84, 87-88, 90-92, 94-98, 101-

102, 115-116, 123-124, 127-134, 
136-141, 143-145

psiquis: 81-82
pulsión/es: 13-14, 16, 26-28, 35, 40, 79-

81, 84-85, 101, 109, 124, 129, 131-
135, 139, 144, 146

R
referencia/s: 37, 61-62, 64, 79, 82-83, 

85, 90, 95, 99-100, 102, 106, 108, 
110-111, 113-120, 123, 125-127, 
132, 138, 139, 141-143, 145

represión/es: 9, 11, 14-15, 19, 29, 34-35, 
40, 69, 80, 124

rito/s: 83, 113, 122, 125
ritual/es: 38-39, 42, 44, 83

S
sexo: 26, 80, 99, 101, 131, 134, 140-141
sexualidad: 35-36, 80, 131, 134, 140
signo: 92, 94
síntoma/s: 14, 15, 29, 43, 69, 131-132
sociedad: 9-11, 13-14, 19, 27-29, 36-37, 

39, 41, 44-45, 47-59, 62-68, 70-
72, 79-80, 82-84, 86, 94, 98-99, 
101-103, 105, 108, 114, 116-118, 
121, 125-129, 135-136, 138, 140, 
142-146

sujeto: 9-19, 24-25, 31, 36-39, 47-49, 63-
64, 69-73, 79-80, 83-85, 91, 94-95, 
97, 102, 106, 112, 117, 128-129, 
131-132, 136-137, 140-143

-Construcción del: 83
sueños: 27, 29-30, 34-35, 88, 95, 120, 131, 

133, 139, 144, 146
-Análisis de los: 30
superego: 27, 39



[ 155 ]

Índice temático

T
tabú: 99, 102, 114, 124, 142-144, 146
tecnología: 113-114, 121
teoría jurídica: 10, 84, 115, 144
teoría psicoanalítica: 11, 14, 25, 27-28, 

87, 127
-freudiana: 14
tesis (althusseriana): 38
-Primera: 38
-Segunda: 38
-Tercera: 39
thánatos: 19, 27-29, 81, 129
transferencia: 31, 79, 92, 130
-Análisis de la: 31

Y
yo: 14, 18, 30, 32, 40, 65, 80, 82-83, 90-

92, 94, 99-100, 104-105, 112, 115-
116, 121, 141, 143





SERIE DE INVESTIGACIONES JURÍDICO-POLÍTICAS  DE LA UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA

A
Alemania: 35, 63, 112, 137

B
Bolivia: 106, 145

C
Colombia: 10, 84, 99, 112, 137, 142, 

144-145 

E
Ecuador: 145
España: 137
Europa: 68, 106, 120, 123, 137

F
Francia: 77, 86, 88, 103-106, 110, 146

L
Latinoamérica: 142, 144-145

O
Occidente: 55, 77, 85, 88, 93, 102, 106-

107, 110-113, 120, 123-124, 143

P
París: 91, 105, 118

V
Venezuela: 144-145

Índice toponímico



fue editado por Unijus, Instituto Unidad de 
Investigaciones Jurídico-Sociales Gerardo Molina, de 
la Facultad de Derecho, Ciencias Políticas y Sociales 
de la Universidad Nacional de Colombia. Forma parte 

de la Serie Investigaciones Jurídico-Políticas. El texto 
fue compuesto en caracteres Solex Medium y Chaparral 
Pro. Se utilizó papel Book Cream de 60 gramos y en la 
carátula papel propalcote de 240 gramos. El tiraje de 
esta edición es de 300 ejemplares. El libro se terminó 

de imprimir en Bogotá, en Panamericana Formas e 
Impresos S.A., en el año 2017.

[* * *]

Psicoanálisis, derecho y política


	9. Psicoanálisis_cubierta.pdf
	PSICOANALISIS DERECHO Y POLITICA_INT_OK.pdf

